

# ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ ជនជាតិព្នងនៅមណ្ឌលគិរី

ASPECTS DE LA CULTURE TRADITIONNELLE DES BUNOONG DU MONDULKIRI

ស៊ីលវាុំង ហ្វូហ្គឹល . Sylvain Vogel



# **PRÉFACE**

En 2001, l'UNESCO adoptait la Déclaration universelle sur la diversité culturelle. Ceci constituait une avancée majeure car pour la première fois, la communauté internationale affirmait sa conviction que le dialogue interculturel, le respect de la diversité des cultures et la tolérance constituent l'un des meilleurs gages de paix. Cette Déclaration offre un cadre de référence éthique universel dont les principes affirment l'égale dignité de toutes les cultures et visent à inspirer les politiques culturelles.

Motivé par cette Déclaration et par l'intime conviction que la prise en compte des réalités socio-culturelles doit se placer en amont de toute entreprise de développement durable, le projet conjoint des Nations Unies et du Gouvernement Royal du Cambodge "Programme de soutien aux Industries Créatives", financé par le Fonds espagnol auprès des Nations Unies pour la réalisation des Objectifs du Millénaire pour le Développement, a soutenu la publication d'un certain nombre d'ouvrages de recherche sur les populations autochtones du Royaume du Cambodge, en collaboration avec des experts de renom tels que M. Sylvain Vogel.

Le présent ouvrage, bilingue français-khmer, dévoile un système culturel qui prend appui sur la langue, l'utilisation pérenne des ressources naturelles, une spiritualité omniprésente et une certaine vision du monde.

L'auteur, dont l'expertise linguistique est unique à ce jour, n'a pas hésité à partager le mode de vie désormais sédentarisé des Bunoong pour collecter les informations nécessaires à cet ouvrage qui capitalise quinze années de recherche dans les domaines de la culture et de la littérature du peuple Bunoong.

Témoin des transformations sociales qu'a vécu la société Bunoong ces dernières années, Sylvain Vogel décrit l'existence d'un peuple du Nord-est du Cambodge encore relativement ignoré par les « études cambodgiennes ». En révélant le peuple Bunoong, il nous offre les clés d'une possible compréhension de cette société en voie de disparition qui témoigne pourtant de la richesse culturelle du Cambodge. Ce voyage dans un univers singulier constitue un privilège rare : celui d'approcher une facette méconnue de la diversité humaine. Les cérémonies traditionnelles des Bunoong, leurs objets rituels et quotidiens, leurs poèmes et leurs systèmes de savoirs qui résultent d'une longue interaction avec la nature ont été documentés par la parole des Bunoong mêmes, rapportée aujourd'hui par Sylvain Vogel.

Alors que la région du Mondulkiri subit des transformations irréversibles, nous espérons que cet ouvrage de recherche illustré permettra de conserver les traces d'une culture en danger, dans la triste mais réelle hypothèse de sa disparition.

#### Anne Lemaistre

Représentante de l'UNESCO au Cambodge

#### REMERCIEMENTS

Nous remercions Philippe Delanghe et Blaise Kilian, respectivement Chef de l'Unité Culture au Bureau de l'UNESCO Phnom Penh et Coordinateur du Programme de soutien aux Industries Créatives des Nations Unies, qui nous ont honoré de leur confiance et nous ont proposé de faire cet ouvrage, Philippe Monnin dont le soutien et l'aide logistique ont grandement facilité nos enquêtes, Jean Philippe Layoyette, ethnologue, familier du Mondulkiri qui nous a fait profiter de ses connaissances et de ses relations bunoong, Pierre Beausoleil qui nous a servi de guide dans les environs de Busra et notre collaborateur, Joe Garrison, pour la qualité de nos discussions, sa compréhension et sa constante disponibilité, Mireille Blot-Arsac et Mathieu Guérin pour leurs relectures critiques. Last but not least, notre reconnaissance va à nos amis et collaborateurs bunoong, ceux qui comme Male Phen, Male Kim, Plen The, Neh Dehok, Kreun, Kew Sovan nous ont fourni l'essentiel de nos renseignements, ou comme Tah Chheuç, qui connaît le nom de toutes les « forêts sacrées » de Busra ou encore de ceux qui, comme Chrew Nhel et d'autres nous ont accueillis et nous ont permis de participer aux cérémonies qu'ils organisaient et aux sacrifices qu'ils offraient.

Textes : Sylvain Vogel Photos : Joe Garrison et Sylvain Vogel

Croquis : Um Van Chan Makara

# ASPECTS DE LA CULTURE TRADITIONNELLE DES BUNOONG¹ DU MONDULKIRI

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>En khmer le terme phnong, qui est souvent employé dans une acception péjorative, désigne au sens large l'ensemble des peuples premiers du Cambodge, au sens étroit le groupe ethnique occupant la province cambodgienne du Mondulkiri. Les Phnong aussi dénommés Mnong se désignent eux-mêmes sous le terme de Bunoong, c'est ce terme que nous utiliserons dans cet ouvrage.

# **HISTORIQUE**

Travaillant depuis plus de quinze ans sur la langue et la littérature des Bunong et témoin des changements qui les affectent ces dernières années, j'ai pu, grâce à une aide de la composante UNESCO du Programme de soutien aux Industries Créatives\*, faire plusieurs séjours dans le Mondulkiri pour former des enquêteurs Bunoong capables de collecter leur propre littérature traditionnelle et préparer un ouvrage sur la vie matérielle des premiers habitants de la province. J'avais déjà commencé mon travail quand j'ai eu la chance de rencontrer Joe Garrison, un photographe professionnel travaillant pour le compte de la société SOCFIN KCD dans la région de Busra. Joe Garrison a tout de suite été séduit lorsque je lui ai exposé mon projet : photographier les aspects traditionnels de la vie des Bunoong et offrir aux lecteurs des explications et commentaires provenant essentiellement de plusieurs sources bunoong. Philippe Monnin, alors Directeur Général de SOCFIN KCD à Phnom Penh, accepta de le laisser travailler sur mon projet dans le cadre de ses activités pour la société et mit à ma disposition la logistique nécessaire.

Financé par le Fonds espagnol auprès des Nations Unies pour la réalisation des Objectifs du Développement pour le Millénaire (MDG-F en anglais), le Programme de soutien aux Industries Créatives est conjointement mis en œuvre par l'UNESCO, la FAO, l'OIT et le PNUD en étroite collaboration avec le Gouvernement Royal du Cambodge.

# **PRÉSENTATION**

Cet ouvrage ne prétend pas offrir une vue globale et objective de la vie des Bunoong du début du vingt et unième siècle ou un témoignage fidèle de l'évolution en cours. Il est vrai que les scènes que nos photos fixent -je pense notamment aux sacrifices du buffle- et que la plupart des objets et outils représentés font toujours partie du quotidien des Bunoong. Cependant nous avons délibérément ciblé la tradition au détriment de la modernité. Notre lecteur doit être averti que les maisons en bois sinon en briques sont bien plus nombreuses dans le Mondulkiri à l'heure actuelle que les jey traditionnels, les motocyclettes bien plus communes que les éléphants et que les églises chrétiennes et les pagodes font désormais partie du paysage. Rien de tout cela, ou presque, n'apparaît dans cet ouvrage qui a pris ouvertement le parti de documenter une tradition en voie de disparition rapide et définitive.

Si, nous venons de nous en expliquer, nos photos revendiquent ce parti pris de la tradition, il en va de même du commentaire. Nous n'avons pas voulu faire une analyse « objective » en mettant en avant des paramètres sociologiques et politiques (intégration d'un peuple premier dans une structure étatique) ou économiques (intégration d'une économie de subsistance traditionnelle dans l'économie globale), mais donner le point de vue des Bunoong eux-mêmes, tel qu'il est encore vivant dans la bouche des anciens et qu'il est représenté dans les poèmes traditionnels.

Les textes bunoong proviennent des explications de Nchööp<sup>2</sup> sur plusieurs sujets que nous avions abordés dans notre « Introduction à la langue et aux dits traditionnels des Phnong de Mondulkiri » et dans « Éléments de langue phnong » d'une part, de poèmes traditionnels encore non publiés, d'autre part. Le premier nous décrit, dans le détail, l'organisation et le déroulement des cérémonies dont les images fixent des moments

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nchööp alias Kang Li fut pendant plus de dix ans mon maître ès langue et culture bunoong. Les textes et les explications contenus dans "Éléments de langue phnong" sont entièrement de lui.

choisis. Les seconds nous renvoient à la signification d'un certain nombre d'objets culturels (gong, cymbales) dans l'univers bunoong. Le lecteur l'aura compris, à ce point de notre présentation, cet ouvrage tente, en mélangeant image et texte, de lui faire entrevoir l'univers traditionnel<sup>3</sup> des Bunoong du Mondulkiri.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le mot « traditionnel » qui revient souvent dans notre texte mérite quelques éclaircissements. En langue bunoong, « tradition » se dit : waj bu: bun bu: ra;n « coutume des anciens » na:w kal 3:m « histoire d'avant ». La première expression renvoie à une coutume (une norme culturelle) héritée et partout reconnue en terre bunoong ; la seconde aux coutumes d'avant..., en fait à un état de choses remontant à avant les années 1930, lorsque les Bunoong jouissaient encore d'une relative indépendance aux niveaux politique (pas d'autorité centrale), judiciaire et économique. Pour une histoire des relations des Bunoong avec l'autorité coloniale ou centrale, voir les ouvrages et articles de Mathieu Guérin cités dans la bibliographie.

#### I. VILLAGE TRADITIONNEL

Le village (bboon), composé de maisons basses (jey) et de maisons longues (root), regroupant une vingtaine de familles, était l'unité politique et sociale de base de la société bunoong. Jusqu'au début du vingtième siècle, il était souvent entouré d'une palissade de pieux pour empêcher les agressions des fauves ou d'ennemis extérieurs. Dirigé par l'ensemble des adultes et notamment les «grands anciens» (koo raanh), il était doté d'un territoire (brii neh) dont les frontières (nhaar) étaient clairement délimitées. À l'intérieur de ces frontières les villageois pouvaient « manger la forêt » (chhaa brii), c'est-à-dire défricher des essarts, exploiter les arbres à résine, récolter le miel sauvage, chasser et pêcher. Exercer ces activités hors du territoire du village constituait une infraction à la coutume (naaw tih) qui exigeait réparation. Ces villages, que la population abandonnait au bout d'une vingtaine d'années, devenaient alors des rhaang ou rngool «village ancien» où l'on revenait encore pendant quelques années pour cueillir les fruits des arbres plantés dans les alentours. Les regroupements ordonnés par l'administration le long des routes pour tenter de sédentariser la population, mais aussi la rareté du matériel traditionnel font que, de plus en plus, les Bunoong abandonnent leurs maisons basses, construites à même le sol, comprenant des parois en bambou et un toit tressé avec l'herbe jaa (imperata cylindrica ou vetiveria zizanioides), pour des habitations faites en bois et parfois même en briques. Les Bunoong distinguent plusieurs types de maisons: le terme général chuaanh jey désigne «la maison basse», (chuaanh nhih) désigne une maison sur pilotis, (chuaanh root) une grande maison abritant plusieurs familles, roong renvoie à une maison provisoire abritant la famille en attendant que la maison jey proprement dite soit terminée, chuun désigne la cabane pour les accouchements où séjournera la femme qui vient d'avoir un enfant, enfin (chuaanh nkööp) désigne la cabane construite en hauteur sur l'essart pour surveiller les cultures.

Les deux textes que nous citons donnent deux points de vue bunoong différents l'un de l'autre.

Le premier, intitulé «la maison d'un grand ancien» décrit une jey. Nchööp, ayant construit lui-même plusieurs jey et y ayant vécu, nous donne une description détaillée de la maison d'une famille riche. Les dimensions de la maison, le mobilier, l'emplacement des différents objets, notamment des objets de prix (ndöö kley), y sont décrits avec beaucoup de précision. Le deuxième décrit un village. Il s'agit d'un ensemble d'extraits d'un long poème traditionnel (ndroong), recueilli transcrit et traduit, il y a quelques années. Nous l'avons intitulé le «Village de Chiang». Le village de Chiang est le village par excellence tel que les Bunoong l'imaginent, florissant et prospère. Dans un conte bunoong, les temples d'Angkor Vat sont dits être les ruines de l'antique village de Chiang abandonné par ses habitants. Le lecteur reconnaîtra facilement les répétitions phonétiques et les allitérations qui signalent une forme poétique et saisira à travers l'idéalisation du poème l'environnement et l'atmosphère d'un village idéal tel que la poésie traditionnelle nous le présente. Ce texte nous renvoie à un état désormais dépassé des villages bunoong. Si les cymbales, les gongs, les différents types de jarres ainsi que le bétail font encore partie de l'univers bunoong, les root (maisons longues) ont disparu depuis longtemps et les jev sont désormais très rares.

# I-1. La maison d'un grand ancien<sup>4</sup> (koraanh)

Le chef habite au centre du village. Sa maison a une longueur de 7 à 15 brasses. Le tout revient à cinq ou dix longueurs d'herbe **jaa**, soit environ dix à vingt mètres. Les habitants du village construisent leurs maisons autour de celle du **koraanh**, un peu partout dans le village. Dans les maisons des gens riches, les grandes jarres sont attachées sur le lit qui s'étend d'un bout à l'autre de la maison. Le **kuat** et les **njoh** sont attachés sur le plafond à gauche du lit à l'endroit où se trouve la chambre du maître de maison. La partie centrale du lit est l'endroit où dorment les hôtes et l'endroit où l'on travaille et où l'on invoque tous les dieux. Sur le sol, à l'endroit où l'on allume

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tiré de «Éléments de langue phnong», pp. 143-150, voir Annexes, le récit bunoong 1. jej korram, p.151

le feu, se trouve un grand banc. En haut, il y a une étagère pour mettre des objets de toute sorte: les hottes, les hottes à calebasses, les vans, les paniers, les cordes pour les vaches et les buffles, les machettes, les haches, les coupe-coupe, les pioches. Le grenier à riz, on le met en haut, à gauche de l'escalier, on y met les paniers pour conserver les semences de riz. L'escalier par lequel on monte chercher le riz est au centre de la maison, cet escalier monte jusqu'en haut du grenier. À droite sur le lit, se trouve la chambre des jeunes filles, les jeunes filles qui arrivent en hôte dorment là aussi, dans une même chambre. L'étagère où l'on place les cymbales et les gongs se trouve près de la chambre du maître de maison. L'étagère où l'on place le riz se trouve près de la chambre des jeunes filles. L'endroit où l'on allume le feu et fait la cuisine se trouve sous le grenier à riz. À l'intérieur des chambres, on place les jarres **rluung**. Près du **kuat**, il y a les cornes à musique, petites et grandes, le **mbuat**, le **rleet** et la flûte. Près de la porte d'entrée se trouve l'endroit où l'on met les récipients à eau, du côté droit de la porte. Devant la maison se trouve la cour où l'on joue. Devant la cour se trouve le hangar où l'on range les palanquins à éléphants, où l'on met les chariots, ainsi que l'endroit où l'on pile le riz et où on s'assoit. Sur les côtés de la maison, il y a la porcherie, le poulailler, l'enclos aux chèvres, l'enclos aux canards. À une distance de vingt mètres, on construit le parc aux vaches et le parc aux buffles. Le puits est à une distance de trente pas du village.

# I-2. Le village de Chiang<sup>5</sup>

Ainsi donc je vais vous conter ce que j'ai entendu dire du village de Chiang... du placement des maisons longues,...

La maison de Kleng, une maison Root, bien faite, écoutez bien:

La maison longue là-bas c'est la maison de Koong et de Jaang

La maison large et plate et aux bords recourbés appartient à Nduu fils de Bung.

À la lisière de la forêt là-bas, il y a des êtres redoutables...

La maison Root de la jeune sœur Brih est longue d'une longueur de corde de rotin.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ce texte, composé de trois parties, est tiré d'un poème traditionnel (ndroong) non encore publié, voir Annexes, le récit bunoong 2. 60m cian, p.151

La maison **Root** de la jeune sœur Breh, longue d'une longueur de corde de rotin.

Chiang et Taang ont une maison longue comme une corde de cerf-volant.

Leeng et Koong ont une maison Root, longue, eux aussi.

Les senteurs du village de Chiang sont particulières.

Il y a le parfum de la fleur **Tup**.

Il y a le parfum de la fleur de l'arbre **Traang**.

Des odeurs en masse arrivent du côté des Khmers.

Des odeurs en masse s'imposent du côté des Biat.

Il y a la senteur de la fleur de l'arbre Piat, dans la forêt du haut.

Il y a des maisons-hautes, des habitations élevées, sculptées.

La maison-haute du seigneur Joong, on y a sculpté des statuettes humaines.

La maison du seigneur Joong, on y a sculpté les statuettes de **Nuun**.

Il y a les maisons hautes, dont on perçoit la forme au loin, dont la toiture est fixée avec la liane **Kloot**.

Les maisons-hautes, dont on aperçoit la forme au loin, dont la toiture est fixée avec la liane **Drang**.

Il y a des maisons hautes et solides, elles bloquent le vent, des maisons à toits pointus.

Pourquoi parler à tort et à travers...

Au-dehors on entend le tumulte et les éclats de voix.

Quand on regarde les deux bouts du village on voit des enfants partout,

Quand on regarde dans les enclos on voit les taureaux **Nhoong** partout.

Quand on regarde un bout du village on voit les formes rondes de chèvres en troupeau.

Des chèvres blanches, des chèvres à barbichette.

Des petites chèvres, des chèvres blanches.

Lorsqu'on regarde au milieu du village, on voit des grands perroquets sous les maisons.

On entend le cri des perroquets en bandes partout sur les bambous fendus.

Ils sont nombreux les porcs dans le village de Chiang, fils de Rong, comme les termites.

Elles sont nombreuses les poules, comme les fourmis.

Ils entravent les éléphants comme s'ils entravaient des figurines d'éléphants sculptées dans le bois des bananiers sauvages.

Ils n'y arrivent plus, il y en a trop, ils les relâchent dans la forêt.

Les buffles sont nombreux au point de creuser en profondeur les mares où ils se baignent.

Les jarres Rluung sont nombreuses au point qu'il faille les suspendre dans des corbeilles.

Ils sont nombreux les porcs entiers comme des statuettes sculptées dans le bois noir et dur.

Des buffles Ndam Dup, dans le village de Chiang, on en a rempli trois parcs.

Des buffles Ndam Dung, on en a rempli un enclos fait en bois de l'arbre Blaang.

De vieux buffles mâles Djü et Djaaw, on en remplit soixante étables!

On leur attache des clochettes faites de pierre.

On leur attache des clochettes faites de bois dur.

Des clochettes de bois fendu de l'arbre Tung.

Des clochettes faites du bois brisé de l'arbre Blaang.

Des clochettes faites du bois de l'arbre Lat qui résonnent bien...

Il y a des choses extraordinaires ; il y a de tout, il y a ci et il y a ça.

Le village de Chiang est extraordinaire.

Il y a ci et il y a ça.

Il est extraordinaire le village de Chiang.

Le village de Traang, on y entend des bruits.

Le bruit des feuilles de bananier.

Le bruit des feuilles de tamarinier, c'est extraordinaire.

Le bruit des tamariniers Reh du rotin Chiang, c'est extraordinaire.

Le bruit des tiges de l'herbe Laac, les tiges de l'herbe Laac de type jaa, c'est extraordinaire.

Le bruit des tiges pendantes de l'herbe Laac, les amas de tiges de l'herbe Laac.

Les cris de la foule bigarrée rassemblée en un seul endroit ou éparpillée de par la rizière.

Les cris de la foule bigarrée qui a envahi toute la maison.

Des compagnons au nombre de trente qui chahutent partout dans la maison commune.

Il y a tout ce qu'on veut, oui, dans le village de Chiang...

Dans le village de Chiang fils de Rong, il a toutes sortes de richesses:

Des cymbales en forme de feuille de l'arbre Traang à bord plat.

Des gongs en forme de feuille de l'arbre **Traang** à bord plat.

Elles vibrent toutes seules les cymbales, ils se trémoussent sur place les danseurs.

Des jarres **Gri** à crénelure dressée en oblique, il y en a aussi dans le village de Chiang fils de Rong.

Des jarres **Gri** à trois « oreilles » il y en a aussi dans le village de Chiang fils de Rong. Des jarres **Rêêt**, des jarres de **Rêê** au nombre de trente.

Des marmites à riz il y en a, du riz pour cent familles ne suffirait pas à les remplir.

Les jarres Rto, ils les enlèvent, les jarres Rtaang ils les laissent sur place.

Il y a de tout, il y a tout ce qu'on veut au village de Chiang...

# I-3. Les maisons dans le village<sup>6</sup> (cuain tai 65in)



Maisons basses (cua;n jej)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Les objets représentés sont nommés en français, la traduction en langue bunoong est donnée entre parenthèses.





Maisons basses avec arbre Bla:ŋ<sup>7</sup> (yej nha:n ma: t3:m bla:ŋ)





Maisons hautes « modernes » (jej nih mhe:)

<sup>7</sup> na:w tɜ:m bla:ŋ bu: cʰreh rpu: tɜ:ç rhiaŋ bu: geh kɜ:p geh du: rhiaŋ cʰah jih bu: geh na:w ja:n kual lah tɜ:ç rhiaŋ ba: ma: rpu: jih ri: cʰoʔ bo:k rpu: ntam ta: rgoŋ bla:ŋ jih ri: tɜ:m bla:ŋ reh je:ŋ kuoŋ L'histoire de l'arbre Blaang

<sup>«</sup>On tue un buffle pour avoir obtenu cent hottes de riz. Lorsqu'après la récolte on a compté cent hottes de riz, on fait un sacrifice appelé «sacrifier un buffle pour avoir obtenu cent hottes de riz». Alors on prend la tête du buffle sacrifié et on la plante sur un poteau constitué d'un tronc de **Blaang**, ce tronc prend racine et se développe en arbre».

# I-4. Les maisons sur les essarts (cuain tai miir)





Maisons de surveillance en hauteur (cua;n nk3:p)





Maisons à même le sol (cua;n ta: nɛh)

# II. HABITATIONS, INTÉRIEURS, OBJETS PRÉCIEUX

Les images que nous montrons ici représentent toutes des intérieurs de **chuanh jey**, la maison basse traditionnelle. L'organisation de l'espace peut varier dans une certaine mesure, mais l'emplacement des endroits importants tels la chambre du maître de maison, le grenier à riz et celui des objets de prix, tels que les jarres, les gongs et le **kuat njoh** est constant.

# II-1. Intérieurs (ta: tro:m jej)



Le grenier à riz, grand panier à riz (ntur ba:, dron ba:)





Lit, paroi de la chambre (gre:, mpi:r ှro:w)



Foyer (un nak)



Foyer, le coin de l'eau (marmites, calebasses...) (un nak, dreh da:k)



Jarre, hotte-we:l (jaŋ cʰah we:l) différentes sortes de hottes (cʰah nd̞ra:ŋ, cʰah kleh, cʰah d̞rɔ:k)



Foyer, pierres du foyer (un nak, lu? nak) Lit, bord du lit, lattes latérales (gre:, bɔːŋ gre:, rpaç gre:)



Foyer, tabouret, hottes à récolte (un nak, rn3:1, chia:w)



Foyer, étagère pour l'eau (un nak, rksl an da:k) panier à pêcher, pousses de bananier (nsr gsr ka:, ju: pri:t) semences de maïs (mpɔ: nti:l) van, colonnes, poutre reliant le toit au grenier à riz (do:ŋ, mɛh, nga:ŋ cua;ŋ)



Foyer, étagère, van, hotte à récolte (un nak, ndrs:n, do:n c^hia:w)



Grenier à riz, espace central sous le grenier, étagère haute, entraves (ntur ba:, nua:ŋ ns:ŋ, ŋle:ŋ)



Jarres, lit, grenier à riz (jaŋ, grɛː, ntur ḇaː)





Jarres, paniers à njoh (jaŋ, kuat njoh)

Jarres, corde à capturer des éléphants (jaŋ, brat kuac rweh)



Chambre, endroit central, entraves (470:w, 170:w), 181:19)



Jarres (jaŋ)

II-1-1. Les objets précieux dans les maisons<sup>8</sup> (nd3: klej ta: tro:m cua;n)



(de gauche à droite) jarre rluung, jarres avec décoration (jaŋ rlu:ŋ, jaŋ nd̞ra:ŋ)

<sup>8</sup> nds: klej ta: troim cuain bu: noin geh ksit as kuat njoh, gun, njlair, con, goin, jan rluin, rche: brat kuac rweh bri: « Les objets précieux qui se trouvent dans la maison des Bunoong sont les suivants : le kuat njoh, la pierre de cristal, les cymbales, les gongs, les jarres rluung et la corde à capturer les éléphants ».





kuat njoh<sup>9</sup>

Jarres et cymbales (jan nha:n ma: c3n)



Différents types de jarres (jaŋ nta:ŋ kɛh, jaŋ cʰuh (2) jaŋ nd̞ra:ŋ)



Différents types de jarres (jan rlum, jan moh, jan krem)

<sup>9</sup> kuat njoh geh nar iar rhe: ba: ka:ŋ cʰur ka:ŋ rpu: njoh bu: teʔ ta: tro:m cua;ŋ bo:ŋ bic jo:r lah bu: o:p brah wat bo:k nha:w cʰak geh ma: bla:w waŋ ka: waŋ ka:-cʰa: geh ndro:k geh rpu: geh rweh

<sup>«</sup>Le kuat njoh comprend des plumes des poules et des coqs sacrifiés, de la paille de riz, une mâchoire de porc ou de buffle sacrifiés, et des njoh. On le met dans la maison, au chevet du lit. Grâce à lui on prie les dieux de nous donner l'intelligence et la force pour nous nourrir et pour acquérir des biens, des taureaux, des buffles, des éléphants ».

# II-2. Détails de la construction d'une maison basse<sup>10</sup> (nti:1 nd3: jain jej)



Poteau entaillé par le sommet (meh bu: ba:k)



Poteau entaillé latéralement pour fixer une poutre (lo:k tro:m gɛj ma: rŋlap : nyɔ:n)



Nom de diverses parties du toit (ja: du peat, rna;n rgap, c<sup>h</sup>e:k ja:)

<sup>10</sup> bu; peat ja; an geh du; peat ja; juuan gej ma; kat ngap mpan an nap reh bu; pu;t pan an nap rla;w ma; juuan gle; plah ngap mpan bu; kual lah ngap mpi;r ta;n ma; ngon nha;n rna;n gle;

<sup>«</sup>On tresse l'herbe ja: pour en faire «une pièce de ja:». Le juan sert à attacher solidement le ngap. Le rotin reh, on l'enroule pour fixer plus solidement encore le ngap. Le bambou gle: fendu nommé «ngap»: le «coinceur» tire son nom du fait qu'il enserre le mpan. Dans le mur fait en bambou gle: on distingue le ngon et le rnajn gle:».



Maison en construction (jej nto:l ma: ja:n)

# III. OUTILS, INSTRUMENTS, ARTISANAT<sup>11</sup>

Il est banal de constater que les outils et les activités artisanales sont représentatifs d'une culture. Ils sont souvent utilisés pour caractériser un état d'avancement technique des populations. Nous présentons ici un certain nombre d'outils et d'objets traditionnels. Nous décrivons de plus près le tissage et le filage, deux activités féminines qui exigent un grand savoir-faire. Le filage semble avoir totalement disparu et l'art traditionnel de la teinture, oublié. Les rouets (**Khong**) que nous avons photographiés sont des reliques précieusement conservées par quelques familles. Le tissage, récemment ressuscité de ses cendres par diverses Organisations Non Gouvernementales, se fait avec du fil importé et sert essentiellement à la fabrication de pièces vendues à Sen Monorum aux touristes de passage.



Char à bœufs (rndeh ndro:k)

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> L'Organisation Non Gouvernementale « Village Focus Cambodia » commercialise les produits de l'artisanat des Bunoong de la province. Son responsable, Bill Herod, nous dit qu'il travaille avec des artisans bunoong, notamment des tisseuses depuis 2005.







Forge (ntuk hu: ciar) Arbalète (na:)



Van, flèche (don nhan har )



Espèce de machette (tuç)



Espèce de hache, hache à balancier ( $c^h$ u:ŋ)



Mortier à légume, couteau, calebasse (rna:j jur tra:w, peh, no:ŋ)



Faucille à couper le riz (nɛ:w rɛ:k ba:)



Hotte et hache (cʰah nha;n ma: cʰuːŋ)



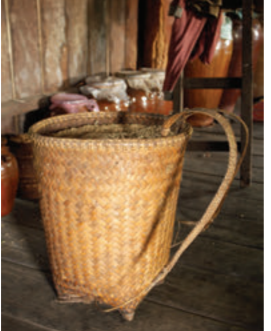
Petit couteau, étui (peh je?, ndro:m peh)



Espèce de couteau, machette, hachette (peh kut, tuç, peh  $t^h$ a:w)



 $\label{thm:condition} \text{Hotte, mortier, binette, machette } (c^h ia:w, mpa:l, ka:w ci:k tuc) \\ \text{Hotte } \text{à l'intérieur d'une maison } (c^h ah ta: tro:m cua;n)$ 





Espèce de hotte (chah ju?)

« Nid » à poule (nta:t iar)



Espèce de nasse (pa:m rda: a:n)



Espèce de sac-à-dos tressé de bambou (rda: a;n)



Espèce de nasse (chro?)



Espèce de nasse (do:m)



Filet et « aiguilles » à confectionner des filets (¡a:l we? khat ¡a:l)



Mortier à épices, pilon (mpal juh mrac rna:j)



Pilon à riz, calebasse à eau (rna:j pean no:n da:k)



Marmite pour cuire le riz gluant à la vapeur (nkul m?e:t)12

<sup>12</sup> bu: cʰɔʔ glah u:k gɜ: ta: luʔ nak gej ma: kul mʔeɪt an maːc cʰɜn bu: cʰɔʔ mʔeɪt teʔ ta: noːŋ jih ri: ngɨn bah lɜ: glah jih ri: cʰɔʔ rcʰɛ: bɔːk maː puːt nkul nhoːl doːk daːk maː tat maː mʔeɪt iːri: mʔeɪt an cʰɜn, ta: troːm nkul bu: teʔ bun kraɪn cʰap nkul bah ma: loh pʰɛ:

<sup>«</sup>On prend une marmite d'argile, on la pose sur le feu pour faire cuire le riz gluant à la vapeur. On prend du riz gluant, on le verse dans une calebasse qu'on attache sur l'embouchure de la marmite, on fixe la calebasse sur la marmite avec un tissu, la vapeur d'eau atteint le riz et le fait cuire. Pour empêcher que le riz contenu dans la calebasse, (qui fait office d'instrument à cuisson (nkul)) ne tombe dans la marmite, on bloque le passage entre la calebasse et la marmite avec une courge sèche».







Métier à tisser (nd3: ta;<br/>n / jon c $^{\rm h}$ ur nak c $^{\rm h}$ a:)

Rouet à filer le coton (khon ruij braij)



Rouet à filer le coton (khoŋ ru:j bṛa:j)

# IV. INSTRUMENTS À MUSIQUE

Parmi les instruments à musique les gongs et les cymbales sont de loin les plus précieux; comme les jarres ils sont considérés comme des objets de prix (ndöö kley) transmis de génération en génération. Alors que les instruments à cordes et les différents types de flûtes servent à la musique légère (teetaaweew), les gongs et les cymbales convoquent les dieux et les forces (ou les âmes ?) de la nature.

Nous reproduisons ci-dessous les informations données par Nchööp sur les principaux instruments à musique utilisés dans la province. Les extraits du poème (ndroong) que nous citons illustrent l'importance et la signification des cymbales et des gongs dans la culture bunoong. Comme nombre d'anciens nous l'a fait remarquer, le gong à mamelon (goong) et, à un degré un peu moindre, les cymbales (chöng) ou gong plat sans mamelon, sont à la fois des objets précieux et des objets sacrés ; leur usage est réservé aux solennités.

Les extraits du long poème que nous citons narrent l'inimitié entre Leeng, un héros bunoong d'autrefois et les déesses Lêêt et May. Cette inimitié est précisément due au fait que Leeng a «frappé les gongs» et bu à la jarre sans y convier les dieux... Chez les Bunoong, on ne frappe pas le gong sans raison, on ne boit pas à la jarre tout seul.

De même, la récitation de certaines prières, même hors contexte, pour les besoins de l'enquêteur, nécessite un petit sacrifice: on ne dérange pas les dieux pour rien. Jamais nos hôtes n'ont accepté de faire une « démonstration » de jeu de gong devant nous, insistant sur le fait qu'il faut une opportunité, c'est-à-dire une cérémonie et un sacrifice important pour qu'il soit légitime de le faire. Notre premier texte intitulé naaw tur chöng « l'histoire des cymbales » les présente dans leur rôle de trait d'union entre la génération actuelle et les générations du passé, les séquences chöng yaaw: cymbales anciennes, chöng huêêng: cymbales qui ont une âme et chööng pra:w döön nush: cymbales vieilles de six générations humaines, sont significatives de cette fonction.

Selon Nchööp chöng n-um: la cymbale du bain, renvoie à une cérémonie lors de laquelle l'enfant était baigné dans une cymbale appartenant à ses ancêtres. Cette cérémonie, en général pratiquée pendant les six premiers mois de l'enfant, devait le protéger des divinités malveillantes, notamment lors de ses déplacements en forêt. À cette cymbale s'attache une valeur religieuse et sentimentale particulière. Notre deuxième extrait, intitulé buu tang chöng « ils entendent le jeu des cymbales », décrit l'« effroi sacré » que provoque la musique des gongs et des cymbales sur l'univers tout entier ; les cymbales et les gongs convoquent les dieux et les hommes et permettent à ces derniers d'entrer en relation avec le monde des divinités invisibles mais partout présentes. Ci-dessous nous présentons les informations concernant les instruments à musique fournies par Nchööp.

# IV-1. Instruments à percussion<sup>13</sup>

goh gon: frapper les gongs

- go:n jra:j, employé près de Koh Nhek, il comprend douze pièces (rla:t)
- gon run, employé près de Keo Sima, il comprend six «rla:t» que nous citons par ordre de grandeur décroissant: mei, klui, trsi, droh, kom droh, kom droh je?...
- go:ŋ nka:r, employé près de Sen Monorom (Dak Dam), il comprend quatre «rla:t » mɛ:, klu:, trɜ:, ko:n

tur csn: frapper les cymbales

Un jeu de cymbales comprend six pièces (rla:t): me:, ŋrom, ndot, tro:, tro:, ko:n

#### IV-2. Instruments à cordes

ŋkreh rcʰeː gɔːŋ: pincer les cordes du gong

Deux types d'instruments à cordes sont communs:

• le goin fraij, fait d'une pièce de bambou (nkair) mesurant approximativement

<sup>13</sup> Ces informations nous ont été données par Nchööp, mais n'ont pas été vérifiées sur le terrain. À Busra nous avons entendu te: pour la pièce de c3ŋ nommée ici k3m.. Selon Nchooc de Busra, le g3:ŋ ra:p employé près de Koh Nhek aurait six pièces...

cinquante centimètres, et de six cordes doubles rattachées et tendues par torsion des ngoŋ rbɛːt (espèces de tigelles) auxquelles elles sont attachées. À Busra, cet instrument est appelé goːŋ reːŋ comme le suivant.

• le goin rein, composé d'une pièce de bambou (nkair) d'approximativement cinquante centimètres munie de six cordes découpées dans le bambou.

Les instruments à cordes sont considérés comme inférieurs en « dignité » aux instruments à percussion, spécialement aux goin, l'instrument à musique par excellence, utilisé lors des fêtes religieuses. Selon Nchööp le goin jraij à cordes est nommé d'après son modèle, l'instrument à percussion : il s'emploie pour jouer d'après les mêmes rythmes que l'instrument à percussion et ses six cordes doubles correspondent aux douze pièces « rlait » du gong. La relation est la même entre goin rein [goin tendre (des cordes)] et l'instrument à percussion nommé goin run.

#### IV-3. Instruments à vent

oh rnho:m: jouer de la flûte

- mbuat: composé d'une calebasse (no:ŋ) munie de six tubes (дзŋ) à un trou (tro:m pз:p : trou jouer des doigts). Les tubes sont fixés (lзr) avec la cire (mpe:t) d'une espèce de guêpes (sans dard) nommées kʰaːŋ.
- rle:: composé d'une calebasse, d'une embouchure (mbɔ:j oh) d'un « tube » de bambou (d̞3ŋ rle:t) et terminé par une pièce de bambou (d̞3ŋ ŋɔ?) qui amplifie la résonance.
- rnho:m : flûte à quatre trous
- nun : cor dont on connaît plusieurs types, notamment nun kuon [cor grand], nun droh [cor jeune-fille] et nun je? [cor petit] aussi appelé nun oja:l d'après le son qu'il produit. Les deux premiers sont en corne de buffle, le dernier peut être en ivoire (bout d'une défense d'éléphant).

# IV-4. Histoires de cymbales<sup>14</sup>

Bon, toi, oui toi!

Mboong, mon fils, va chez ta grand-mère.

Va chercher la cymbale du bain, dans laquelle j'ai été baigné à ma naissance.

Le gong du bain, dans lequel j'ai été baigné.

La cymbale ancienne, vieille de six générations, va la chercher...

Le malheureux Mboong se lève alors et y va.

Grand-mère, dit-il, mon père me demande de descendre la cymbale!

Il dit qu'il veut la cymbale du bain, dans laquelle il a été baigné.

Le gong du bain dans lequel il a été baigné.

La cymbale plate comme la feuille de l'arbre **Traang**, ne la prends pas.

Voilà ce qu'il me dit.

Eh, la cymbale plate comme la feuille de l'arbre **Traang**, ne la prends pas!

Voilà ce qu'il ma dit.

Le gong plat comme la feuille de l'arbre **Traang** ne le prends pas!

Voilà ce qu'il m'a dit.

La cymbale qui résonne mal,

Ne la prends pas!

Voilà ce qu'il m'a dit.

Donne-moi la cymbale du bain, celle que j'ai connue tout petit.

Voilà ce qu'il m'a dit.

Elles veulent frapper les cymbales.

Biing et Bree, vous voulez frapper les cymbales.

Biing et Bree, vous voulez frapper les cymbales.

Les cymbales qui ont une âme, les cymbales anciennes.

Elles veulent frapper les cymbales vieilles de six générations.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Voir Annexes, le récit bunoong 3. naw ntur can, p.154

# IV-5. Ils entendent le jeu des cymbales anciennes...<sup>15</sup>

On frappe les cymbales anciennes, là-bas.

Les sons mesurés et graves se répondent, ils frappent sans arrêt.

Les sons graves et harmonieux se répondent, agréables, comme en rêve.

Les cogs se battent, il fait presque jour.

Les taureaux et les buffles, n'osent plus manger.

Les poissons dans l'eau, n'osent plus avaler les brindilles dont ils se nourrissent.

Les gaurs dans le marais n'osent plus manger les feuilles de l'arbre Traang.

L'oiseau Rlöng et l'oiseau Rkaang au sommet de l'arbre Blaang, tombent au sol!

L'anguille dans l'eau monte à la surface de l'eau profonde et reste bouche ouverte.

C'est extraordinaire.

Le grand singe perd connaissance, en mangeant les fruits de l'arbre **Rtêê**, heureux il sombre dans le sommeil sur l'arbre **Rta**.

Le paon est en train de manger le fruit de l'arbre Rtee, heureux il s'endort.

Toujours en mouvement, le singe des bambous, fils de la sécheresse, heureux, s'endort.

Il tombe de la falaise et se brise la mâchoire.

Tout occupé à écouter la musique.

Il descend, il entend, il entend.

Nous tous nous entendons, tous.

Oui, tous ils entendent.

Nous entendons tous...

Nduu fils de Kraa

On entend du côté de Doong fils de Kra, de Duung fils de Liang.

On entend du côté de Khee fils de Liang, de Chhuung fils de Unh.

Les âmes de Leet et de Leeng là-bas écoutent aussi

Ils entendent là-bas, au pays de Leet, fils de Jrii.

Ils entendent, dans ton pays, fils de Jrii.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Voir Annexes, le récit bunoong: 4. bu: taŋ tur cɜŋ ɟaːw ta: ri:, p.155





Un jeu de gongs (go:ŋ du: bo:r)



Un jeu de cymbales (gongs plats) (сзŋ du: bɔ:r)



Une «flûte» mbuat (mbuat)



Un type d'instrument à corde ou « à cordes » (en métal), plus récent dans la région (go:ŋ re:ŋ / go:ŋ ɟra:j)



Un type d'instrument à corde ou « à cordes » (écorce de bambou) (go:ŋ re:ŋ)



On frappe les cymbales (bu: tur can)

## V. RÉCOLTE DU RIZ<sup>16</sup>

Les Bunoong sont avant tout des riziculteurs: plus de soixante pour cent de leurs revenus proviennent de cette activité et la vie sociale et religieuse traditionnelle est intimement liée au cycle du riz. Les Bunoong cultivent des essarts (riziculture sèche) qu'ils défrichent dans la forêt et qu'ils abandonnent au bout de deux à cinq ans, pour y revenir au bout d'un cycle de quinze à vingt ans. La rizière humide, d'introduction plus récente, est d'extension beaucoup plus limitée. La récolte (kac) se fait par arrachage (rooc) des grains. Seules quelques variétés, comme le riz gluant (baa m-êêt) et celles cultivées en rizière humide sont coupées à la faucille (reek maa nheew).



Du riz en tas (ba: bu:n)

<sup>16</sup> Ci-dessous la description du processus de traitement du riz:

bụ: c<sup>h</sup>o? bạ: nk<sup>h</sup>ut ta: tronm mpal, jih ri: ri: bụ: peh ma: con rna; poh lok kra;n jih ri: bụ: to:k ma: do:ŋ gej ma: gum nha;n ma: nc<sup>h</sup>iaŋ jih ri: c<sup>h</sup>o?
p<sup>h</sup>ɛ: ta? gum nk<sup>h</sup>ut ta: mpal doṇ, jih ri: k<sup>h</sup>oh ma: ts:m rna; jih ri: to:k ma: do:ŋ doṇ gej ma: gum p<sup>h</sup>ɛ: loh lok nc<sup>h</sup>ɛ: jih ri: bu: prap p<sup>h</sup>ɛ: ma: c<sup>h</sup>ia:w mo: lah ma: c<sup>h</sup>ah gej ma: c<sup>h</sup>o? ngo:n je:ṇ peaŋ lokkra;n bu: c<sup>h</sup>o? gej ma: ngo:n ndṛaṇ jaŋ lok nc<sup>h</sup>ɛ: c<sup>h</sup>o? bo:r c<sup>h</sup>ur

<sup>«</sup>On prend du riz brut (ba:) et on le verse dans le mortier, ensuite on le pile avec le petit bout du pilon (con maij), il s'en dégage la grosse bale. Ensuite on le verse dans le van pour le vanner en le jetant vers le haut (gum) et en faisant des mouvements circulaires (nchian). Ensuite on prend le riz qui vient d'être vanné (phe:), on le renverse dans le mortier, on le pile avec la tête du pilon (tem maij), on le reverse dans le van pour le vanner à nouveau, il s'en dégage la bale fine. Ensuite on entrepose le riz dans les hottes petites ou grandes pour s'en servir pour préparer les repas, c'est alors du riz cuit (pean). La grosse bale, on l'utilise dans la fabrication du vin de riz, la bale fine on en nourrit les porcs ».



On «frappe» les gerbes de riz (bu: rpat ba:)



Un porteur de hotte à récolte (bu: wan chia:w)



On arrache les grains (bu: rɔːç pla:j ba:)



On récolte le riz (bu: kac ba:)



On «frappe» les gerbes de riz (bu: rpat ba:)



Van, hotte, mortier (do:ŋ, cʰah, mpal)





On pile le riz (bu: peh ba:)

### VI. ÉLÉPHANTS

L'éléphant, autrefois très commun, est devenu très rare dans le Mondulkiri, tant à l'état domestique que sauvage. Il resterait cinquante et un éléphants domestiques dans le Mondulkiri et il y subsisterait 236 éléphants sauvages <sup>17</sup>.

Les Bunoong ne laissent pas les éléphants se reproduire dans les villages ; tous les éléphants domestiques ont été capturés en forêt alors qu'ils étaient âgés approximativement de trois ans. Cette pratique n'a plus cours et, de ce fait, le stock d'éléphants domestiques n'est plus renouvelé<sup>18</sup>. L'éléphant a un statut particulier chez les Bunoong. C'était un animal de transport très apprécié, mais aussi un signe de richesse et de statut social. Certains anciens racontent que beaucoup d'éléphants ont été tués par les partisans des Khmers rouges précisément pour porter atteinte au prestige de leurs propriétaires. Les capteurs d'éléphants et les dompteurs formaient deux groupes hautement considérés qui, lors de leurs activités, observaient un ensemble de rites et de tabous spécifiques et qui connaissaient «les mots de la forêt» (vocabulaire spécial employé par les chasseurs pour éviter que les divinités ne les comprennent) et les prières à Nguac-Nguaal le dieu de la faune et de la végétation, protecteur des éléphants. La légende raconte que les éléphants sont des «fils d'hommes» qui après avoir bu l'eau d'une rivière sacrée ont eu des démangeaisons, ont vu leur peau s'épaissir et se sont transformés en éléphants. Cela explique selon les Bunoong pourquoi l'éléphant, malgré sa taille et sa force, accepte de vivre parmi les hommes. En fait, disent les anciens, les éléphants recherchent la compagnie des hommes et ont la nostalgie de leur état antérieur. Ce mythe, exposant l'origine commune des éléphants et des hommes, explique le statut quasi humain dont jouit l'éléphant dans la société Bunoong et permet de

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Selon Jack Highwood, Responsable de la planification chez ELIE (Elephant, Livelihood, Initiative, and Environment) «Il y a entre 450 et 500 éléphants sauvages au Cambodge, dont 236 dans le Mondulkiri ».

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Mathieu Guérin nous signale qu'il est possible d'acheter des éléphants au Vietnam, notamment à Ban Don.

comprendre la cohérence d'un certain nombre de coutumes liées à la vie des éléphants dans les villages bunoong. L'éléphant, une fois introduit dans la société constituée par les gens du village, est considéré comme un membre du groupe ; et, de ce fait, il est soumis aux mêmes règles coutumières que les humains. Les Bunoong font des funérailles aux éléphants qui meurent au village, à l'imitation des funérailles pour les humains, ils interdisent les naissances, illégitimes du fait qu'elles n'ont pas été consacrées par les rites nécessaires. La naissance d'un éléphanteau exige les mêmes rites expiatoires que ceux faits pour conjurer le danger d'une naissance d'un enfant né hors mariage. On célèbrera plus tard « le mariage des éléphants » pour que tout soit conforme aux règles régissant les rapports entre les dieux et les hommes/éléphants. Aucun autre animal, pas même le buffle, n'a de statut comparable parmi les Bunoong. Les images ci-dessous illustrent le sacrifice offert à l'occasion de l'introduction dans le village d'un éléphant que son propriétaire venait d'acquérir.



Prières pour l'intégration de l'éléphant dans le village (bu: rac brah), La chaine rwak pour attacher l'éléphant (rche: rwak gej ma: kat rweh), Le «crochet» pour piquer l'éléphant (planté à côté) (tom krew gej ma: coik rweh)



Les entraves (au cou de l'éléphant) (ŋle:ŋ) Des sandales (au cou de l'éléphant) (ɲɛ:p ncʰɔh) Le fouet dans les mains de l'enfant assis sur l'éléphant (mɔŋ pla:j mat ma: mhat)



Application de riz gluant sur la tête de l'éléphant (bu: 13r m?e:t ta: bo:k rweh)





Le palanquin (ws:ŋ rweh (du: mlom))

Onction avec du sang appliquée à l'aide d'une feuille de l'arbre-Brooc (bu: mpeh rweh ma: mha:m / bu: mpeh ma: nha: c<sup>h</sup>i: bro:c)







Corde en peau de buffle utilisée pour la capture de l'éléphant (rche: brat)



Déplacement à dos d'éléphant (hu: nco: rweh) - Corde qui passe sous le cou (rche: ko:), corde qui passe sous le ventre (rche: kho:n), corde qui passe sous la queue (rche: cian), tapis posé sous le palanquin (dur)

#### VII. VIE RELIGIEUSE ET SACRIFICE

La vie religieuse tient chez les Bunoong, comme dans beaucoup de cultures, une place prépondérante. Les dieux, innombrables, sont présents partout, mais plus particulièrement dans les «forêts sacrées», souvent près des sources, des grands rochers ou des chutes d'eau. Ces endroits que les Bunoong divisent en brii nga et brii kan sont réputés dangereux si on ne respecte pas l'intégrité des lieux. Il est notamment interdit d'y chasser et d'y défricher pour ouvrir des essarts. Les dieux sont jaloux de leurs privilèges et des domaines qu'ils contrôlent. Ne pas respecter un interdit (weer) constitue une offense à l'égard des divinités dont l'autorité a été lésée. Il faut alors les apaiser par un sacrifice dont l'importance sera en proportion de l'offense commise. Les sacrifices peuvent grossièrement être classés en sacrifices expiatoires (kuaaç) et en sacrifices d'action de grâce (kual/oop brah). Les premiers sont offerts pour réparer un manquement à la tradition (inceste, naissance illégitime, désacralisation d'une tombe ou d'une forêt); les seconds pour rendre grâce et se concilier les divinités essentiellement lors des cycles saisonniers et des étapes de la culture du riz (semailles et récolte du riz, nouvel an...). Les sacrifices, outre leur fonction proprement religieuse, jouent un rôle très important dans la vie sociale. Le village entier y participe, les préparatifs, souvent considérables, sont faits en commun. Les chants et les discours entendus lors des grands sacrifices affirment l'unité du groupe et la solidarité de ses membres. La distribution de la viande et l'offrande d'une boulette de riz gluant aux participants renforce le sentiment d'appartenance à la communauté. Il en va de même pour les prières « à l'embouchure de la jarre» et le partage du vin de riz. Ci-dessous les explications de Nchööp à propos des fêtes religieuses. Le premier nous confirme l'omniprésence du sacré ; le second décrit l'un des sacrifices les plus importants et nous montre la solidarité villageoise à l'œuvre pour préparer cette cérémonie essentielle.

#### VII-1. Relations avec les dieux<sup>19</sup>

Les situations énumérées ci-dessous sont à éviter dans les rapports avec les dieux sous peine de maladie. Les cas les plus courants sont les suivants : le fait de ne pas se conformer aux rites de la cérémonie du dieu du riz, le fait qu'une jeune fille soit enceinte sans avoir de mari, le fait de ne pas respecter la tradition lorsqu'on défriche un champ, à un endroit dont les divinités tutélaires sont violentes, le fait de faire de fausses promesses aux dieux.

Il y a un grand nombre de problèmes traditionnels que nous avons l'habitude de résoudre. Si nous ne le faisons pas, aussitôt se manifeste une maladie, cela peut aller jusqu'à la mort dans certains cas. Si la tradition veut qu'on fasse une cérémonie pour un dieu en offrant des jarres d'alcool et qu'on néglige de la faire, alors la maladie se manifeste. Toutes les cérémonies doivent être conformes à la tradition quelle que soit leur importance, que se soit le sacrifice d'un porc, d'un taureau ou d'un buffle. Le fait d'oublier de faire une cérémonie provoque la maladie. Le fait de ne pas se conformer à l'endroit où le sacrifice doit être offert provoque la maladie. Le fait de procéder à un rite avec trop peu de moyens, par exemple un poulet seulement, fait apparaître la maladie. Si une divinité exige un porc, si la cérémonie se fait traditionnellement avec un porc, il faut la faire en sacrifiant un porc, alors la maladie disparaîtra. Nous avons l'habitude d'invoquer les divinités ou de communiquer avec elles. Elles sont nombreuses et variées les situations où traditionnellement on invoque les dieux. Voilà comment cela se passe : le dieu concerné manifeste son déplaisir au-delà de son territoire ; le dieu du riz transmet sa colère au dieu de la montagne. Si l'on a recours au guérisseur pour examiner le malade avec le cristal, alors on va savoir: le dieu du riz et le dieu de la montagne sont en colère, on n'a pas fait les cérémonies qui leur sont dues. Le feu dévore les récoltes de riz, le dieu est très en colère ; le riz se répand dans l'eau ; le dieu est très en colère, il rend les hommes malades. Le dieu des Bunoong, célèbre dans tout le pays bunoong, du côté des montagnes, c'est Jaang. Les gens l'invoquent très fréquem-

<sup>19</sup> Voir Annexes, le récit bunoong 5. nti:l na:w ndrap ɗah brah, p.156, tiré de « Éléments de langue phnong », pp 187-189.

ment, depuis les temps anciens, partout en pays bunoong. Le premier parmi des dieux, son nom est Jaang, les gens tous ensemble l'invoquent très souvent...Les gens l'invoquent partout où l'on fait des cérémonies pour les dieux, tous les ans, toutes les saisons, si c'est l'occasion de faire une cérémonie aux dieux.

Ils marchent dans la forêt, ils cherchent le premier riz, le premier tabac, ils communiquent avec le dieu et lui demandent, à lui Jaang, le dieu des montagnes dont on connaît traditionnellement le nom. Ce dieu Jaang, c'est lui qui manifeste le pouvoir surnaturel le plus violent, si l'on se trompe lors d'une cérémonie, si l'on ne tient pas compte de ses ordres, nous autres, les hommes, tombons gravement malades.

# VII-2. Préparation aux ablutions et au bain du petit dieu, l'âme du riz<sup>20</sup>

Les objets qu'on a l'habitude de chercher et d'utiliser pour faire la cérémonie de l'âme du riz, nous les énumérons ci-dessous: on va chercher une bufflesse ou un buffle adulte, on va chercher une vache ou un taureau. Le maître de maison engage trois jeunes filles; il engage trois jeunes gens aussi. Les filles vont fendre du bois pendant dix jours, elles feront quatre tas; en même temps elles vont piler trois grandes hottes de riz. Les garcons vont couper les bambous **rlaa** pour fabriquer le poteau qui soutient le plateau ndrööng ; couper les bouts des bambous ; couper des arbres rmuan pour faire les décorations nommées rbleep. Ils vont chercher des feuilles de l'arbre chhaa pour les suspendre au poteau de bambou, couper des arbustes pour faire la palissade, pour se protéger du buffle ou du taureau... Ils vont chercher des troncs d'arbres Blaang pour attacher le taureau et le buffle. Ils coupent six de ces arbustes, trois piquets pour attacher le taureau, trois piquets pour attacher le buffle ; ils sont de la taille d'un avant bras, d'une longueur dépassant la taille d'un homme, pour y attacher la corde qu'on passe autour du cou du buffle. On coupe des bambous glee pour faire un lit, endroit où l'on s'assoira pour invoquer les dieux, devant la maison tout près de la porte. Ensuite, on coupe quatre tubes de bambou rlaa; chaque bambou devra avoir six

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Voir Annexes, le récit bunoong 6. ndrap to? um da:k ko:n brah hue:ŋ ba:, p.157, tiré de « Éléments de langue phnong », pp 171-175.

nœuds. On prend un petit morceau de bois, on l'enfonce dans le tube de bambou, on perce cinq nœuds pour n'en conserver qu'un seul tout en bas, on fait cela avec les quatre tubes de bambou. Ensuite on va chercher des troncs d'arbres pour les planter dans le sol et placer contre lui les tubes à eau, à côté d'eux. On coupe des bambous glee pour tresser les grils - dans lesquels on coincera les saucisses pour les griller. Lorsque tout est fini, lorsqu'on a terminé les préparatifs, ils vont prévenir toutes les familles dans le village, ils leur ordonnent de venir; toutes les jeunes filles, les jeunes gens, les anciens, tous viennent à la maison du dieu. Ensuite, ils ordonnent aux jeunes garçons d'amener le taureau et le buffle qui étaient attachés au poteau de l'arbre Blaang. On prend un petit porc, une jarre d'alcool, on les pose près du poteau du buffle, près du poteau du taureau... On verse de l'eau près de la jarre à alcool, on y enfonce un tube, on lie le petit porc, on prend son sang, on invoque les dieux, près du poteau du taureau et du buffle. Ils demandent à l'âme du taureau et du buffle de prendre leur sang pour invoquer et supplier l'âme du riz, que l'âme du riz descende boire, descende manger. Cette nuit, ils boivent toute la nuit jusqu'à ce qu'il fasse jour ; le lendemain, lorsqu'il fait à peine clair, ils appellent les enfants, filles et garçons et distribuent les tâches. Ils vont chercher des jeunes garçons en supplément, en sorte qu'ils aient trois personnes de plus pour puiser l'eau et chercher de l'alcool dans la maison. Trois autres hommes tueront le taureau et le buffle, dehors, dans la cour, en bas. Pendant qu'on éventre les victimes, il y en a d'autres qui aident à les éventrer aussi ; c'est alors que sort l'ancien, le maître de maison, il distribue la viande et prépare la soupe rapidement pour que les hôtes mangent. Il choisit un bon morceau de viande rouge avec le foie et les poumons et ordonne aux jeunes garçons d'aller chercher les intestins du buffle. Ils les vident bien sans les percer, les nettoient pour qu'ils soient débarrassés des excréments, ils hachent la viande avec le foie pour les réduire en petits morceaux. Ensuite les femmes pilent les ingrédients pour bien les mélanger et elles y mettent du sel pour qu'il y ait un goût salé comme d'ordinaire. On presse les ingrédients pour qu'ils pénètrent la viande, on enfonce le tout dans l'intestin du buffle en sorte qu'il soit bien rempli jusqu'au bout, on coince la saucisse dans le gril et on la fait griller au dessus du feu. Ensuite les anciens ordonnent aux enfants de couper un bout de la queue du buffle ou de la queue du taureau, on les enfonce sur le poteau où sont attachés le taureau et le buffle. On prend le sang du taureau, le sang du buffle, de l'alcool de la jarre de l'intérieur de la maison, et on invoque les dieux près des poteaux du taureau ou du buffle aussi. Ensuite on va chercher la tête du taureau ou la tête du buffle dans la maison, on les pose près de la jarre à alcool sur le sol, on se prépare à bouillir le foie du buffle, le foie du taureau, lorsqu'ils sont bien bouillis, on les coupe en petits morceaux et on les met dans des assiettes, on les porte sur le grenier à riz. On découpe des petits **njoh** et on les enfonce sur le riz, on prend une calebasse d'eau, ainsi que du riz gluant, on pompe cinq ou six bouteilles d'alcool, on prend une assiettée de riz, une bougie, on prend du sang de buffle, du sang de taureau, on porte les verres pour boire l'alcool là-haut. Alors on invoque les dieux dans le grenier à riz, tous les anciens boivent chacun un verre d'alcool, tous ceux qui sont montés là-haut. Ensuite on cherche une calebasse à eau, on en verse le contenu sur le riz, alors on crie «heu, heu, heu ». On va chercher le foie du buffle qu'on a fait bouillir à point, on se le donne les uns aux autres et on crie : «heu! heu! heu !». On boit tout l'alcool des bouteilles et on redescend à terre tous ensemble. Ensuite on prend le sang du taureau, du buffle, on le touille, on prend le sang du taureau et du buffle et on le met sur l'anse de la jarre. La tête du taureau doit correspondre à trois jarres, la tête du buffle correspond à trois jarres, en tout six jarres, on « sacrifie » (boit) trois jarres devant chaque tête. Ensuite on invoque le dieu du riz, près des jarres sur lesquelles on a mis du sang de taureau et du sang de buffle, sur les anses des jarres, on invoque le dieu du riz tous ensemble, pendant le temps de cuire la viande, une demi-heure.

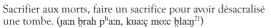
Alors les jeunes filles et les jeunes gens boivent, ils boivent énormément, toute la nuit jusqu'à l'aube. À l'heure où le soleil est au plus haut (10 à 12 heures du matin), les enfants du maître de cérémonie coupent la saucisse en petits morceaux de deux doigts de longueur. Tous les enfants du maître de maison vont chercher la saucisse, vont chercher le riz gluant et le donnent à manger à leur père et à leur mère. Ils prient le dieu, ils demandent des mérites pour leur père et pour leur mère, que, lorsqu'ils cultivent leur champ, ils aient deux cents ou trois cents hottes de riz pour la récolte à venir. Ensuite, c'est la mère et le père qui offrent de la nourriture à leurs enfants à leur tour,

ils disent à leurs enfants: « Vous autres, jeunes frères, nos enfants, cultivez de grands champs, vous aurez du riz en quantité suffisante pour en vendre, pour l'échanger contre quelques vaches et quelques buffles, ne soyez pas paresseux, ayez honte de ce que diraient les gens. » Ensuite ils distribuent la saucisse à tout le monde, ils prennent encore une jarre d'alcool, font boire leur père et leur mère, ceux-ci boivent d'abord, ensuite leurs enfants. Alors on fait boire les jeunes filles et les jeunes gens tous ensemble, tous s'amusent dans la joie, se chamaillent et se réjouissent. On prend les cymbales et on fait de la musique, certains chantent en se répondant alternativement. À ce moment-là on distribue la viande à tout le monde dans tout le village, cette nuit, on boit toute la nuit, lorsque l'alcool est devenu fade, chacun rentre chez lui. Le lendemain matin, on prend une jarre d'alcool, on la donne aux enfants, filles et garçons, les enfants de ceux à qui on est allé les « emprunter ». On prend de la viande pour eux, on prend de l'alcool pour ces jeunes filles et ces jeunes gens ; ils boivent d'abord. Ensuite on leur donne des conseils de savoir vivre ; lorsque l'alcool est devenu fade, ils retournent chez eux.



Mise à mort du buffle avec la hache (co:k rpu: ma: chu:n)







Prière devant le mât décoré de njoh (sacrifice à l'âme du riz) (rac brah ta: ngoŋ njoh ba:)



Prière à l'embouchure de la jarre (sacrifice expiatoire) rac (brah ta: bor jan)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Mot à mot : faire cérémonie dieux trépassés faire sacrifice cimetière (cercueil en bois blaang)



Le sacrifiant offre une poignée de riz gluant aux participants (təmc $^{\rm h}$ iam m $^{\rm e}$ rt)



Offrande de haricots mélangés à du riz gluant (təmchiam wa;n la:j m?e:t)



Offrande de haricots mélangés à du riz gluant (təmchiam wa;n la;j m?e:t)

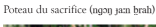


Scènes du sacrifice à l'âme du riz (ja:n hue:ŋ ba:)





mpo:p et brochettes de viande (mpo:p, puac mpam)





Statuettes représentant des humains et des num (kom nuiç kom num)

Décorations rituelles pour un petit sacrifice (ndra:k ba: o:p brah je?)



cf. croquis H14 (ngon kla:k)



La tête de l'être (divin) (bo:k bu:) $^{22}$ 

 $<sup>^{22}</sup>$  bu: Ja:n botk bu: i: nej gej ma:  $k^h$ 3t rlok nciar  $k^h$ ej  $p^h$ a:m rnotk ba: hom  $\epsilon$ : Je? Je? bu: Ja:n ma: iar nha;n ndran Jan Je? bu: kual lah craiç ba: «Cette effigie est faite pour tuer les parasites, les vers rlok et les termites au mois d'août, lorsque le riz est encore petit. On offre un poulet et une petite jarre d'alcool, ce sacrifice s'appelle craiç ba:».



On enfonce un poteau avec des ndra:k ba: pour un petit sacrifice (cut)



Sacrifice près d'un puits (jain brah tai ndrom daik)<sup>23</sup>

 $<sup>^{23}</sup>$  bụ: ja:n brah ta: ngrơm đạ:k rno:k geh na:w ji: bụ: nuç tơm 60:n ja:n ma: ngrơ:k mo: lah rpu: lah mo: ji: bụ: ja:n đ<br/>s:m geh đơŋ an brah ngơm đạ:k ma: mot kom pe? ko:n c<sup>h</sup>e:

<sup>«</sup>On fait ce sacrifice lorsqu'il y a des malades dans le village, on offre un taureau ou un buffle. Il arrive aussi qu'on le fasse uniquement pour demander à la divinité de protéger et faire grandir les enfants du village». «Est fait avec du bambou gle:. L'âme du riz s'y déplace et prend place sur le tum»

# VIII. CROQUIS



A) cuain fej

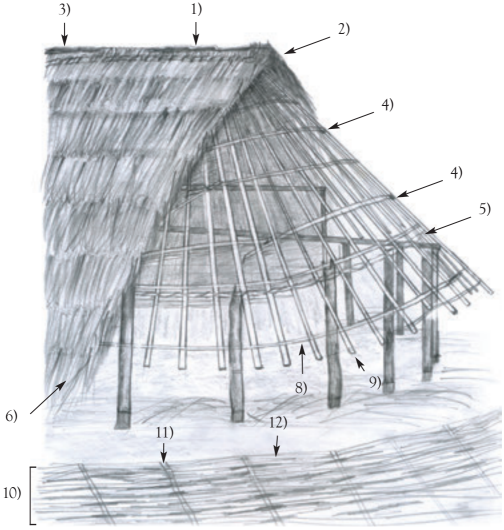
bork cərr
 cərr (nta? ja:)
 mbuŋ (ja:)
 mpaŋ

degn mpo:ij mpir full

6 6 6 6

### B) jain jej

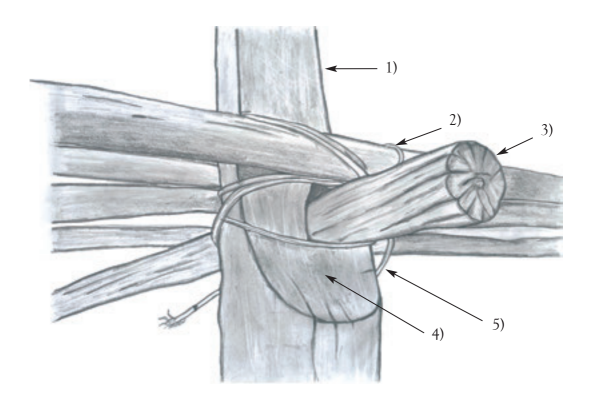
- 1) c<sup>h</sup>e:k ja: 4) ngap (p<sup>h</sup>ah gle:) 7) meh 10) mpi:r 2) ja: du: peat 5) nuan 8) ngap 11) ngoŋ
- 2) ja: du: peat 3) nuan 8) ngap 11) ngoŋ
  3) rnan nka:r 6) cian ja: 9) mpan 12) rna;n
  3) 1)



# C) jain jej

1) mεh

- 3) nɨɔ:m ntur ba: 5) rcʰɛ: rɛh
- 2) rg3l 4) lock trocm

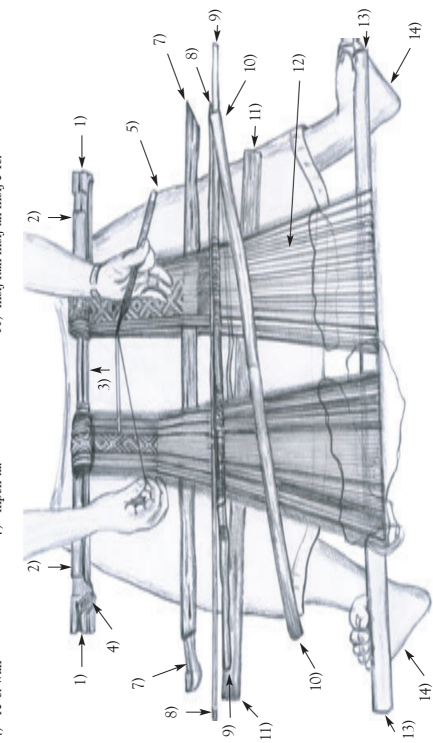


# D) jəŋ c<sup>h</sup>ur nak c<sup>h</sup>a: 1) jəŋ c<sup>h</sup>ur 2) məŋ jəŋ c<sup>h</sup>ur 3) məŋ mprə:p jəŋ c<sup>h</sup>ur 4) rc<sup>h</sup>ε: wan

- mon rnam klom bran 5) mon ndro: bra:j /
- 6) we:l
  7) mpeh ta:

- 8) may ceh 9) may nka: 10) may 13:k 11) may lum may uh may c<sup>h</sup>re:

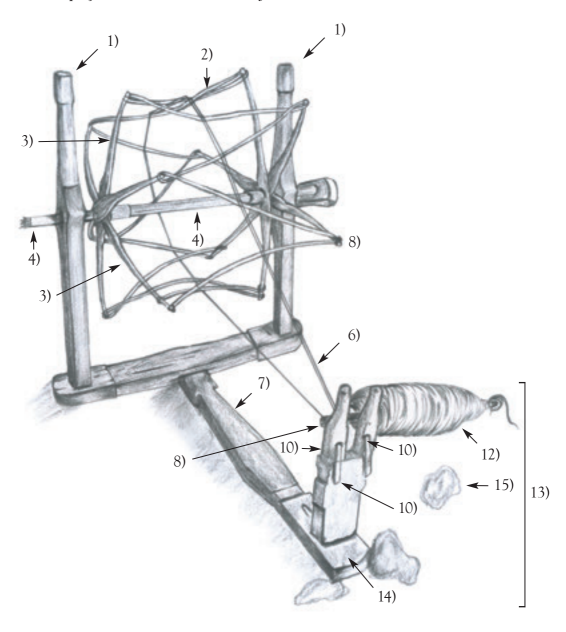
12) bra; rnaŋ13) maŋ tram14) jaŋ tram

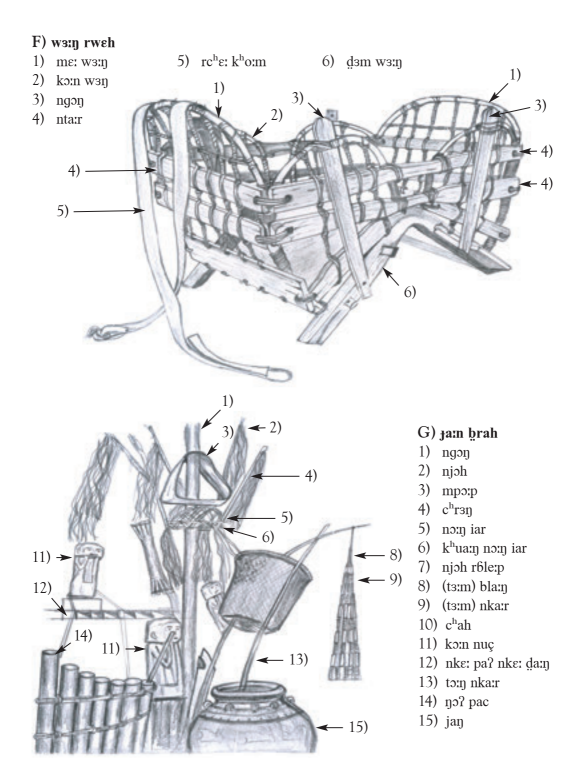


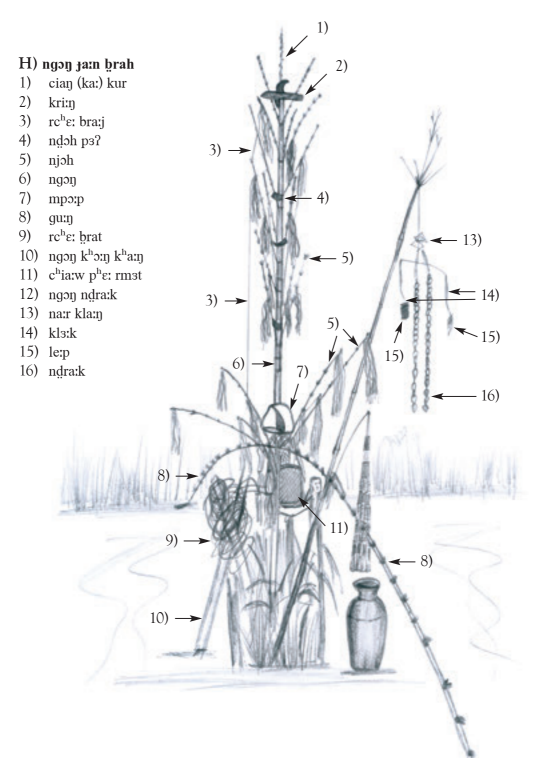
# E) khon ruij braij

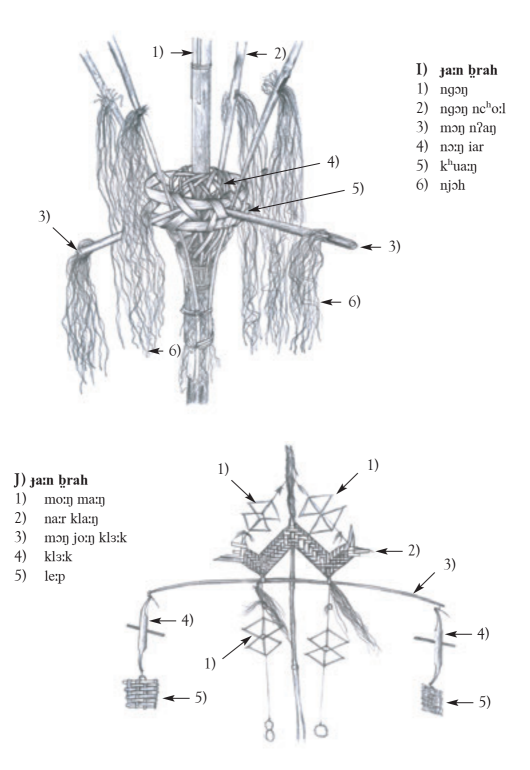
- 1) ngoŋ
- 2) druŋ
- 3) ntair
- 4) glo: / to:ŋ rnu:ŋ
- 6) rche: poiç / rche: ruic
- 7) dзm k<sup>h</sup>эŋ
- 8) plazi mat dran
- 9) dran / mon dran
- 10) bo:k дз:р (јз:р)
- 11) to:r ε:ŋ

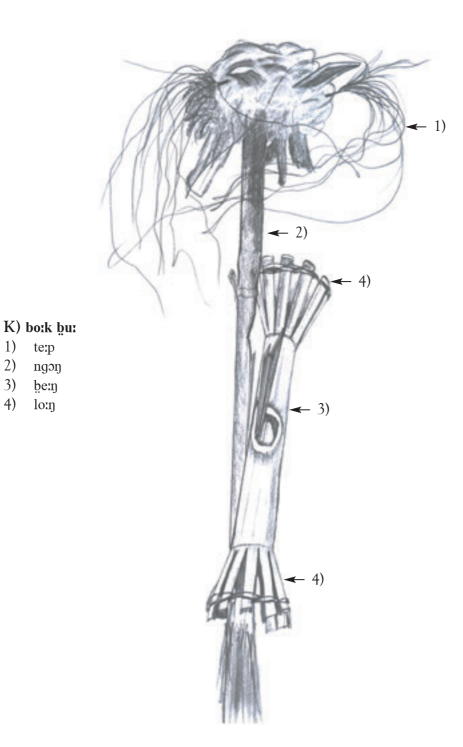
- 12) bra:j ŋlo:n
- 13) det khon
- 14) <sub>J</sub>oŋ
- 15) mli:











1)

2)

3)

4)

te:p

ngoŋ

ben

lon

#### VIII-1. Commentaires et explications

G-3,H-7) mpɔ:p bu: ja:n ru:p nɔ:ŋ iar te? puac iar mʔe:t nuan ma: cʰrɜŋ puac mpɔ:p cʰrɜŋ to:r ciaŋ rpu: mo: lah nd̞ro:k klɜ:m klɜ:m cʰɔh pla:j nu:ç bu: teʔ bu: teʔ cʰrɜŋ i: nej ma: mpɔ:p an hue:ŋ ba: ma: cʰa: ciaŋ to:r klɜ:m cʰɔh bu: jo:ŋ gɛj ma: jun an i: meʔ mb̞ɜʔ hue:ŋ b̞a::

On fait le mporp à l'image d'une cage à poule, on y pose des morceaux de poulet du riz gluant, une cordelette avec des brochettes de viande. Ces brochettes comprennent les morceaux d'oreilles, la queue du taureau ou du buffle, ainsi que des morceaux du foie, des poumons et du cœur. On les met sur le mporp pour que l'âme du riz puisse manger, la queue, les oreilles, et les poumons, on les suspend là pour les offrir à la mère et au père de l'âme du riz.

- H-8) gu:n ha:w, hue:n ba: ha:w kals: tum: l'escalier par où monte et descend l'âme du riz. On le fait avec du bambou pour que l'âme du riz puisse monter et s'asseoir;
- H-8) tum: ntuk huen ha gu? mpoip non iar  $k^h$ uan gun le? rhoic jen tum: tum: ce sont les endroits où l'âme du riz prend place, il consiste dans les pièces suivantes: le mpoip, le non iar, le  $k^h$ an gun
- H-16) ndra:k ba: le? rŋɔ:c le:p nair kla:ŋ kual lah ndra:k ba: le le:p et le nair kla:ŋ sont appelés ndra:k ba:.
- H-12) ngon ndra:k : ja:n ma: gle: geh nd3: pram nti:l ndra:k rwak na:r kla:n rpu: be: kl3:k : c'est un poteau de bambou gle: avec les parties suivantes : ndra:k rwak na:r kla:n (aile de l'épervier), rpu: (statuette de) buffle be: (statuette de) chèvres et le kl3:k
- G-5) khuan non iar: gej ma: geh rup ueh ma: uin : c'est un objet décoratif.

- G-11) kom nuç: kal  $\epsilon$ : bu: mbə:j  $c^h$ aə bu: nuç i:aə dəŋ geh bu: kə:t jam bu: kual kom nuç kom num: auparavant, on a fait des rêves, on y a vu ces humains, on fait des statuettes pour les représenter, on les appelle kom nuç kom num
- G-12) nke: pa? nke: da: $\eta$ : bu: ja: $\eta$  rno:k ja: $\eta$  brah ba:  $c^h$ reh ndro:k mo: lah rpu:: on les fait lors du sacrifice d'un taureau ou d'un buffle.
- G-14) ŋɔ? pac dɜŋ tuːŋ nkɛ: pra: gɛj ma: tɔ? daːk nd̞raɲ ɲe:t: on s'en sert pour verser à boire et boire.
- G-13) ton nkair gej mai neit ndran: 10) ton nkair: tube de bambou, on s'en sert pour boire.
- G-11) ton juir gej ma: juir ndran bu: cho? ton juir an ma: troim rook gej ma: təmpa? ma: bu:: Le ton juir est un tube à transvaser, on s'en sert pour transvaser l'alcool dans une bouteille pour le partager entre les participants.

### អារម្ភកថា

នៅឆ្នាំ២០០១ អង្គការយូណេស្កូបានអនុម័តលើសេចក្តីប្រកាសជាសាកលរបស់អង្គការយូណេស្កូស្តីអំពីនានា ភាពវប្បធម៌។ ការធ្វើសេចក្តីប្រកាសនេះគឺជាការបោះជំហានមួយដ៏ធំទៅមុខ ពីព្រោះថា នោះជាលើកទីមួយ ហើយដែលសហគមន៍អន្តរជាតិបានសម្តែងអោយឃើញនូវការជឿជាក់របស់ខ្លួនថា ការប្រាស្រ័យទាក់ទងអន្តរ វប្បធម៌ ការគោរពចំពោះនានាភាពនៃវប្បធម៌ និងការអត់ឱនអោយគ្នាទៅវិញទៅមក គឺជាការធានាអោយមាន សន្តិភាពដ៏ល្អមួយ។ សេចក្តីប្រកាសនេះផ្តល់នូវក្របខ័ណ្ឌមួយនៃគំរូសីលធម៌សាកលដែលមានគោលការណ៍ ធានានូវសេចក្តីថ្លៃថ្នូរស្មើភាពគ្នារវាងវប្បធម៌ទាំងអស់ក្នុងលោក និងសំដៅទៅផ្តល់គំនិតដល់គោលនយោបាយ វប្បធម៌។

ដោយមានការលើកទឹកចិត្តពីសេចក្តីប្រកាសនេះ និងដោយមានជំនឿយ៉ាងមុតមាំថា ការគិតគូរដល់ភាពជាក់ ស្តែងនៃសង្គមនិងសេជ្នកិច្ច ត្រូវតែស្ថិតនៅក្នុងលំដាប់ជួរមុខនៃរាល់កិច្ចការងារប្រកបដោយចិរភាពទាំងឡាយ នោះ គម្រោងរួមរបស់អង្គការសហប្រជាជាតិ និងរាជរដ្ឋាភិបាលកម្ពុជា ពោលគឺ កម្មវិធីទ្រទ្រង់ឧស្សាហកម្មច្នៃ ប្រឌិត ដែលផ្តល់ហិរញ្ញប្បទានដោយមូលនិធិប្រទេសអែស្ប៉ាញ តាមរយៈអង្គការសហប្រជាជាតិ ដើម្បីឈានទៅ សម្រេចគោលដៅអភិវឌ្ឍសហស្សវត្ស បានគាំទ្រដល់ការបោះពុម្ពនូវស្នាដៃមួយចំនួនពាក់ព័ន្ធនឹងការស្រាវជ្រាវ អំពីជនជាតិដើមនៅក្នុងព្រះរាជាណាចក្រកម្ពុជា ដោយមានការសហការជាមួយអ្នកជំនាញល្បីៗដូចជាលោក ស៊ីលវ៉ាំង ហ្វហ្កិល ជាដើម។

ស្នាដៃដែលលោកអ្នកកំពុងកាន់នៅក្នុងដៃនេះត្រូវបានចងក្រងឡើងជាពីរភាសា គឺភាសាខ្មែរ និង ភាសាបារាំង បង្ហាញអោយឃើញនូវប្រព័ន្ធវប្បធម៌មួយដែលផ្អែកលើភាសា ការប្រើប្រាស់ធនធានធម្មជាតិប្រកបដោយ និរន្តរភាព ជំនឿអរូបីគ្រប់ពេលវេលា និងបង្ហាញពីទស្សនវិស័យម្យ៉ាងលើពិភពលោក។

អ្នកនិពន្ធដែលមានជំនាញឯកផ្នែកភាសាព្នងនាពេលនេះ មិនញញើតនឹងទៅរស់នៅក្រោមដំបូលតែមួយជាមួយ គ្រួសារជនជាតិព្នងឡើយ ដែលបច្ចុប្បន្នមិនមានជីវិតត្រាច់ចរដូចពីបុរាណទៀតឡើយ ដើម្បីប្រមែប្រមូលយក

ព័ត៌មានសំខាន់ៗមកចងក្រងជាស្នាដៃនេះឡើង ដែលជាផ្លែផ្កានៃការស្រាវជ្រាវអស់រយៈពេលដប់ប្រាំឆ្នាំមក ហើយ លើវប្បធម៌និងអក្សរសិល្ប៍ជនជាតិព្នង។

ក្នុងនាមជាសាក្សីមួយរូបដែលបានមើលឃើញនូវដំណើរនៃការផ្លាស់ប្តូរសង្គមជនជាតិព្នងក្នុងរយៈពេលប៉ុន្មានឆ្នាំ ចុងក្រោយនេះ លោក ស៊ីលរ៉ាំង ហ្វូហ្កិល ពិពណ៌នានៅក្នុងស្នាដៃនេះ អំពីការរស់នៅរបស់ប្រជាជនមួយនៅភាគ ឦសានកម្ពុជាដែលមិនទាន់សូវមានការសិក្សាអំពីកម្ពុជាណានិយាយដល់ឡើយ។ ដោយពិពណ៌នាអោយដឹងអំពី ជនជាតិព្នង លោក ហ្វូហ្កិល ផ្តល់ជូនមិត្តអ្នកអាននូវគន្លឹះខ្លះៗសម្រាប់ជាការស្វែងយល់អំពីសង្គមរបស់ជនជាតិ ព្នងដែលកំពុងឈានទៅរកការបាត់បង់ ប៉ុន្តែជាសង្គមមួយដែលបញ្ជាក់ពីភាពសំបូរបែបនៃវប្បធម៌របស់ប្រទេស កម្ពុជា។ ការធ្វើដំណើរនៅក្នុងពិភពដ៏វិសេសមួយនេះគឺជាបុព្វសិទ្ធិដ៏កម្រមួយ ពោលគឺជាការខិតទៅរកមុខមាត់ ដែលគេមិនដែលស្គាល់អំពីនានាភាពនៃមនុស្ស។ ពិធីសែនព្រេនបុរាណរបស់ជនជាតិព្នង របស់របរប្រើប្រាស់ក្នុង ពិធីនានា របស់របរប្រើប្រាស់ប្រចាំថ្ងៃ កម្រងកំណាព្យកាព្យឃ្លោង និងប្រព័ន្ធចំណេះដឹងរបស់ពួកគេ ដែលកើត ចេញពីអន្តរកម្មដ៏យូរលង់ជាមួយធម្មជាតិ ត្រូវបានកត់ត្រាជាឯកសារសំណេរតាមរយៈពាក្យពេចន៍របស់ជនជាតិ ព្នងដោយផ្ទាល់ និងត្រូវបានរៀបរាប់ឡើងវិញនាពេលនេះដោយលោក ស៊ីលរ៉ាំង ហ្វូហ្គិល។ ខណៈដែលតំបន់មណ្ឌលគិរីកំពុងទទួលរងនូវការប្រែប្រួលមិនអាចត្រឡប់ក្រោយបាន យើងខ្ញុំសង្ឈឹមថាស្នាដៃនៃ ការស្រាវជ្រាវ រំលេចទៅដោយរូបភាពនេះ នឹងអនុញ្ញាតអោយមានការអភិរក្សស្លាកស្នាមនៃវប្បធម៌មួយដែល កំពុងស្ថិតនៅក្នុងសភាពគ្រោះថ្នាក់ ក្នុងសម្មតិកម្មមួយដ៏គូរអោយសោកស្តាយ ប៉ុន្តែជាសម្មតិកម្មមួយជាក់ស្កែងនៃ ការបាត់បង់វប្បធម៌នេះ។

អាន ឡឺម៉ែត្រ តំណាងអង្គការយូណេស្កូប្រចាំកម្ពុជា

## សេចក្តីថ្លែងអំណរគុណ

ខ្ញុំសូមថ្លែងអំណរគុណដល់លោក Philippe Delanghe ប្រធានផ្នែកវប្បធម៌នៃការិយាល័យអង្គការយូណេស្កូ នៅទីក្រុងភ្នំពេញ និងលោក Blaise Kilian អ្នកសម្របសម្រួលកម្មវិធីរួមនៃសហប្រជាជាតិតាមរយៈមូលនិធិ អភិវឌ្ឍសហស្សវត្ស (កម្មវិធីគាំទ្រឧស្សាហកម្មច្នៃប្រឌិត)។ លោកទាំងពីរបានផ្ដល់កិត្តិយស និងសេចក្ដីទុកចិត្ត ដល់ខ្ញុំ អោយខ្ញុំតាក់តែងស្នាដៃនេះឡើង។ សូមអរគុណលោក Philippe Monin ដែលបានផ្ដល់ការគាំទ្រនិង ជួយផ្នែកកស្ដុការដែលជួយសម្រួលដល់ការធ្វើអង្កេតរបស់ខ្ញុំយ៉ាងខ្លាំង។ លោក Jean Philippe Layoyette ដែលជាជាតិពន្ធវិទូស្គាល់មណ្ឌលគិរិច្បាស់ លោកបានផ្ដល់ចំណេះដឹងនិងទំនាក់ទំនងរបស់លោកជាមួយជនជាតិ ជួងជាប្រយោជន៍យ៉ាងច្រើនដល់ខ្ញុំ។ លោក Pierre Beausoleil ដែលបានធ្វើជាមគ្គុទ្ទេសក៍របស់ខ្ញុំនៅតំបន់ ប៊ូស្រា សូមអរគុណសហការីរបស់ខ្ញុំ គឺលោក Joe Garrison ចំពោះការពិភាក្សារបស់លោកជាមួយខ្ញុំ ការយោគ យល់និងពេលវេលាដែលលោកតែងតែផ្ដល់អោយខ្ញុំ។ សូមអរគុណលោកស្រី Mireille Blot-Arsac និងលោក Mathieu Guérin ដែលបានជួយអាននិងតែលម្អអត្ថបទនេះឡើងវិញ។ ចុងក្រោយប៉ុន្តែក៏សំខាន់ដែរ ខ្ញុំសូម សំដែងការដឹងគុណចំពោះមិត្តកិត្តដែលជាសហការីរបស់ខ្ញុំជនជាតិព្នង ដូចជាលោក ម៉ាល ផែន លោក ម៉ាល គីម លោក ផ្លែន ថេ លោក ណេះ ដេហុក លោក គ្រឿន និងលោក កូវ សុវណ្ណ ដែលបានផ្ដល់ព័ត៌មានសំខាន់ៗដល់ខ្ញុំ ឬលោកតា ឈើច ដែលស្គាល់ឈ្មោះព្រៃសក្ការៈ ទាំងអស់នៅប៊ូស្រា ឬក៏លោក ឆូវ ញ៉ែល និងអ្នកដទៃទៀត ដែល បានទទួលស្វាគមន៍ខ្ញុំ អោយខ្ញុំចូលរួមក្នុងពិធីផ្សេងៗដែលពួកគាត់រៀបចំឡើង និងក្នុងពិធីសែនព្រេននានា។

# ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ជនជាតិព្នង<sup>9</sup> នៅមណ្ឌលគិរី

<sup>ំ</sup> ៣ក្យូត្នង បើគេហៅអ្នកណាម្នាក់ថាជាត្នង គឺមានន័យមិនល្អឡើយ ប៉ុន្តែក្នុងស្នាដៃនេះ ៣ក្យ ត្នង ក្នុងន័យទូលាយ សំដៅទៅក្រុមប្រជាជនដែលមកតាំងទីដំបូងនៅកម្ពុជា ក្នុង ន័យចង្អៀត គឺសំដៅទៅជនជាតិភាគតិចនៅខេត្តមណ្ឌលគិរី។

## ប្រវត្តិ

ខ្ញុំបានធ្វើការសិក្សាស្រាវជ្រាវអស់រយៈពេលជាងជប់ប្រាំឆ្នាំមកហើយលើភាសានិងអក្សរសិល្ប៍ជនជាតិព្នង ព្រមទាំងជាសាក្សីនៃការផ្លាស់ប្តូរនានាដែលប៉ះពាល់ដល់ជនជាតិព្នងក្នុងរយៈពេលប៉ុន្មានឆ្នាំចុងក្រោយនេះ។ ដោយមានជំនួយពីអង្គការយូណេស្កូ តាមរយៈកម្មវិធីគាំទ្រឧស្សាហកម្មច្នៃប្រឌិត ខ្ញុំបានទៅមណ្ឌលគិរីជាច្រើន ដង ដើម្បីបណ្តុះបណ្តាលអ្នកអង្កេតជនជាតិព្នង អោយចេះប្រមែប្រមូលព័ត៌មានអំពីអក្សរសិល្ប៍បុរាណរបស់ពួក គេ ថែមទាំងរៀបចំស្នាដៃមួយស្តីអំពីសម្ភារៈរបស់ប្រជាជនដែលមកតាំងទីដំបូងនៅក្នុងខេត្តនេះ។ ខ្ញុំបានចាប់ផ្តើម ការងារនេះរួចទៅហើយនៅពេលដែលខ្ញុំបានជួបលោក Joe Garrison។ លោកជាជាងថតរូបជំនាញម្នាក់ដែល ធ្វើការអោយក្រុមហ៊ុន SOCFIN-KCD នៅក្នុងតំបន់ចូស្រា។ លោក Joe Garrison បានចាប់អារម្មណ៍ភ្លាម នៅពេលដែលខ្ញុំបានរៀបរាប់ប្រាប់លោកអំពីគោលបំណងរបស់ខ្ញុំ នោះគឺ ថតទិជ្ជភាពប្រពៃណីរបស់ជីវិតជនជាតិ ព្នង ព្រមទាំងផ្តល់ជូនអ្នកអាននូវការពន្យល់និងសេចក្តីអត្ថាធិប្បាយដែលមានប្រភពមកពីជនជាតិព្នងផ្ទាល់។ លោក Philippe Monnin ដែលកាលនោះជាអគ្គនាយកក្រុមហ៊ុន SOCFIN-KCD ក៏បានយល់ព្រម អនុញ្ញាតអោយលោក Joe Garrison ធ្វើការលើគម្រោងរបស់ខ្ញុំ ក្នុងក្របខ័ណ្ឌនៃការងាររបស់លោកដើម្បីក្រុមហ៊ុន និងបានជួយខ្ញុំផ្នែកភស្តការដែលចាំបាច់នានា។

<sup>\*</sup> នេះជាគម្រោងដែលទទួលបានការឧបត្ថម្ភថវិកាពីមូលនិធិប្រទេសអែស្ប៉ាញ តាមរយៈអង្គការសហប្រជាជាតិ ដើម្បីឈានទៅសម្រេចគោលដៅអភិវឌ្ឍន៍សហស្សវត្ស និងដែល ហៅកាត់ជាភាសាអង់គ្លេសថា MDG-F ។ កម្មវិធីទ្រទ្រង់ឧស្សាហកម្មច្នៃប្រឌិត ត្រូវបានអនុវត្តរួមគ្នាដោយអង្គការ UNESCO អង្គការ FAO អង្គការ ILO និងអង្គការ UNDP ដោយ សហការយ៉ាងជិតស្និទ្ធជាមួយរាជរដ្ឋាភិបាលកម្ពុជា។

### ការបង្ហាញ

ស្នាដៃនេះមិនមានមហិច្ឆតាផ្ដល់ជូននូវចក្ខុវិស័យរួម និងចក្ខុវិស័យមិនលំអៀង ស្ដីអំពីជីវិតជនជាតិព្នង នាដើម សតវត្សទី២១នោះទេ ហើយក៏មិនមានមហិច្ឆតាធ្វើជាសាក្សីដ៏សុក្រឹតបំផុតនៃការវិវត្ដន៍ដែលកំពុងប្រព្រឹត្ដិទៅនោះ ដែរ។ ប៉ុន្ដែជាការពិត រាល់សកម្មភាពដែលមាននៅក្នុងរូបថត ជាអាទិ៍ មានដូចជា ពិធីកាប់ក្របីបូជា ព្រមទាំងវត្ថុ និងសម្ភារៈដែលមានបង្ហាញជូនក្នុងរូបថត គេនៅតែឃើញមាននៅក្នុងជីវិតប្រចាំថ្ងៃរបស់ជនជាតិព្នងសព្វថ្ងៃ នេះ។ ប៉ុន្ដែ យើងបានសង្កត់ធ្ងន់ទៅលើទិដ្ឋភាពប្រពៃណីទំនៀមទម្លាប់ ខ្លាំងជាងទិដ្ឋភាពសម័យទំនើប។ មិត្ដអ្នក អានគួរដឹងថានៅមណ្ឌលគិរីបច្ចុប្បន្ននេះ មានផ្ទះឈើ ឬផ្ទះថ្ម ច្រើនជាងខ្ទមស្លឹកបុរាណ មានម៉ូតូច្រើនជាងដំរី ហើយគេក៏ឃើញមានវិហារកាតូលិក និងវត្ដអារាមផងដែរ។ ទាំងអស់នេះ ឬអាចថាស្ទើរតែទាំងអស់នេះ មិនមាន និយាយនៅក្នុងស្នាដៃនេះទេ ព្រោះថានេះជាស្នាដៃនិងជាការចងក្រងឯកសារដែលនិយាយតែអំពីប្រពៃណីមួយ កំពុងឈានទៅរកការបាត់បង់យ៉ាងឆាប់រហ័ស និងបាត់បង់ជារៀងរហូតតែប៉ុណ្ណោះ។

យើងទើបបានពន្យល់រួចហើយ យើងអះអាងថារូបថតដែលមាននៅក្នុងស្នាដៃនេះ សុទ្ធតែបង្ហាញអំពីទិដ្ឋភាព ប្រពៃណីទំនៀមទម្លាប់ ចំណែកឯសេចក្តីអត្ថាធិប្បាយក៏ដូច្នោះដែរ។ យើងមិនមានបំណងធ្វើការវិភាគមិនលំអៀង ដោយសង្កត់ធ្ងន់លើអំណះអំណាងសង្គមនិងនយោបាយនោះទេ (សមាហរណកម្មជនជាតិដើមមួយទៅក្នុង រចនាសម្ព័ន្ធរដ្ឋមួយ) ឬ អំណះអំណាងសេដ្ឋកិច្ច (សមាហរណកម្មការប្រកបរបរចិញ្ចឹមជីវិតបែបបុរាណទៅក្នុង សេដ្ឋកិច្ចរួមមួយ) ប៉ុន្តែយើងចង់បង្ហាញជូននូវទស្សនៈរបស់ជនជាតិព្នងផ្ទាល់ ពោលគឺទស្សនៈដែលនិយាយ ចេញពីមាត់របស់ចាស់ៗជនជាតិព្នង ហើយដែលមានបង្ហាញជូននៅក្នុងកំណាព្យប្រពៃណី។ អត្ថបទព្នងដកស្រង់ ចេញមកពីការពន្យល់របស់ លោកតា ណ៏ឈើប<sup>២</sup> ស្តីអំពីប្រធានបទជាច្រើន ដែលយើងលើកយកមកបង្ហាញជូន នៅក្នុងសៀវភៅមានចំណងជើងថា "Introduction à la langue et aux dits des Phnong de Mondulkiri" (អំពីភាសា និងសំនួនវោហារបុរាណព្នងនៅមណ្ឌលគិរី) និងនៅក្នុងសៀវភៅដែលមានចំណងជើងថា "Éléments de langue Phnong" (លក្ខណៈភាសាព្នង) ព្រមទាំងនៅក្នុងកំណាព្យប្រពៃណីដែលមិនទាន់ បោះពុម្ពផ្សព្វផ្សាយផងដែរ។

<sup>ំ</sup> លោកតា ណ៏ឈើប ហៅ កាំង លី ជាគ្រូរបស់ខ្ញុំរយៈពេលជាង១០ឆ្នាំ ផ្នែកភាសាព្នង និងវប្បធម៌ព្នង។ អត្ថបទ និងការពន្យល់នៅក្នុងសៀវភៅ « Éléments de langue phnong »បានព័ត៌មានមកពីគាត់ទាំងអស់។

សៀវភៅទីមួយពិពណ៌នាលំអិតអំពីការរៀបចំនិងការប្រព្រឹត្តទៅនៃពិធីនានា ហើយរូបថតបង្ហាញអំពីសកម្មភាព ក្នុងពេលណាមួយនៃពិធីនោះ។ សៀវភៅទីពីររៀបរាប់អំពីអត្ថន័យរបស់របរប្រពៃណីមួយចំនួន មានដូចជា គង និង ឃ្មោះ នៅក្នុងជីវិតរបស់ជនជាតិព្នង។

មកដល់ចំណុចនេះ មិត្តអ្នកអានប្រហែលជាយល់ហើយថា ការបង្ហាញរូបភាពអមទៅដោយអត្ថបទ ស្នាដៃនេះនឹង សាកល្បងធ្វើអោយមិត្តអ្នកអានយល់អំពីប្រពៃណី<sup>៣</sup> របស់ជនជាតិព្នងនៅមណ្ឌលគិរី។

<sup>&</sup>lt;sup>៣</sup> ៣ក្យ ប្រពៃណី ត្រូវបានប្រើច្រើននៅក្នុងសៀវភៅនេះ ហើយគួរមានការពន្យល់ខ្លះ។ ក្នុងភាសាព្នង ៣ក្យ ប្រពៃណី គេនិយាយថា waj bu: bun bu: rain មានន័យថា ទម្លាប់ ចាស់។ na:w kal 3:m មានន័យថា ប្រវត្តិមុនៗ។ ៣ក្យូទីចូលសំដៅទៅទម្លាប់ដែលបន្សល់ពីបុរាណកាលមក ហើយដែលគេស្គាល់នៅលើទឹកដីព្នងគ្រប់កន្លែង។ ៣ក្យូទីពីរសំដៅ ទៅ ទម្លាប់មុនៗ តាមពិតគីទម្លាប់ដែលមានមុនឆ្នាំ១៩៣០ ពេលជនជាតិព្នងនៅមានឯករាជ្យផ្នែកនយោបាយ ច្បាប់ និង សេជ្ជកិច្ចនៅឡើយ (ពុំទាន់មានអាជ្ញាធរកណ្ដាល)។ ចំពោះរឿងទំនាក់ទំនងរបស់ជនជាតិព្នងជាមួយអាជ្ញាធរអាណានិគម ឬអាជ្ញាធរកណ្ដាល សូមអានសៀវភៅ និងអត្ថបទរបស់លោក Mathieu Guérin ដែលបានលើកឡើង នៅក្នុងគន្លនៃចុស។

## ១. ភូមិបុរាណ

ភូមិ (bboon) ដែលមានផ្ទះទាបជាប់ដី (jey) និងផ្ទះវែងជាប់ដី (root) ប្រមូលផ្ដុំទៅដោយមនុស្សចំនួន ប្រមាណជាជាង២០គ្រួសារ គឺជាអង្គភាពនយោបាយនិងជាមូលដ្ឋានសង្គមរបស់ជនជាតិព្នង។ កាលពីជំនាន់ ដើម ភូមិមានរបងឈើព័ទ្ធជុំវិញ ដើម្បីការពារសត្វសាហាវ ឬសត្រូវមកពីខាងក្រៅ។ ភូមិត្រូវបានដឹកនាំគ្រប់គ្រង ដោយមនុស្សធំៗ ដូចជាមេភូមិ (koo raanh) ហើយភូមិនោះមានដែនដី (brii neh) និងព្រំប្រទល់ច្បាស់លាស់ (nhaar)។ នៅក្នុងព្រំប្រទល់ទាំងនេះ អ្នកភូមិអាច "ស៊ីព្រៃ" (chhaa brii) មានន័យថា កាប់ឆ្ការ រកជ័រ រកឃ្មុំ បរបាញ់សត្វ និងរកត្រីជាដើម។ ការធ្វើសកម្មភាពទាំងនេះក្រៅពីទឹកដីភូមិរបស់ខ្លួន គឺជាកំហុសផ្ទុយពីទម្លាប់ (naaw tih) ដែលត្រូវកែកំហុសឡើងវិញ។ ភូមិទាំងឡាយដែលប្រជាជនបោះបង់ចោលរយៈពេលប្រមាណ ជាង២០ឆ្នាំ បានក្លាយជា rhaang ឬ rngool (ភូមិចាស់) គេក៏ត្រឡប់មករស់នៅក្នុងភូមិចាស់ៗទាំងនេះវិញ រយៈពេលបួនឬប្រាំឆ្នាំក្រោយ ដើម្បីប្រមូលភោគផលរុក្ខជាតិដែលគេដាំនៅក្នុងភូមិទាំងនោះមុននឹងពួកគេចាក ចេញទៅ។ ការដែលរដ្ឋប្រមូលផ្តុំអោយប្រជាជនរស់នៅមានរបៀបនៅតាមបណ្តោយផ្លូវថ្នល់ដើម្បីធ្វើឲ្យពួកគេនៅ នឹងមួយកន្លែង ព្រមទាំងសម្ភារៈប្រពៃណីមានកាន់តែតិចទៅៗ ធ្វើឲ្យជនជាតិព្នងកាន់តែបោះបង់ច្រើនឡើងៗនូវ ខ្ទមទាបរបស់ខ្លួនដែលសាងសង់នៅផ្ទាល់ដី មានជញ្ជាំងឫស្សី ដំបូលប្រក់ស្បូវ jaa ត្រឡប់ទៅសាងសង់ផ្ទះឈើ ពេលខ្លះមានទាំងផ្ទះថ្មទៀតផង។ ជនជាតិព្នងមានផ្ទះច្រើនប្រភេទ៖ chuaanh jey គឺជាពាក្យទូទៅ សំដៅទៅ លើខ្ទមទាបជាប់ដី chuaanh nhih សំដៅទៅលើផ្ទះខ្ពស់មានសសរ chuaanh root គឺជាផ្ទះធំមានគ្រួសារច្រើន រស់នៅ roong សំដៅទៅលើផ្ទះបណ្ដោះអាសន្នរបស់គ្រួសារមួយដែលរង់ចាំខ្ទមទាប (jey) សាងសង់រួច chuun សំដៅទៅលើខ្ទមសម្រាប់ស្ត្រីឆ្លងទន្លេ ហើយ៣ក្យ chuaanh nkööp សំដៅទៅលើខ្ទមដែលសង់ខ្ពស់ លើចម្ការដើម្បីយាមដំណាំ។

អត្ថបទទាំងពីរដែលយើងបានលើកឡើង ផ្ដល់ទស្សនៈពីរខុសៗគ្នារបស់ជនជាតិព្នង។

អត្ថបទទីមួយមានចំណងជើងថា "La maison d'un chef" (ផ្ទះមេកន្ត្រាញ) ពិពណ៌នាអំពី jey ។ ជនជាតិ ព្នងដែលបានសង់ jey ជាច្រើនដោយខ្លួនឯង ហើយថែមទាំងបានរស់នៅក្នុងផ្ទះនោះដែរ បានធ្វើការពិពណ៌នា លំអិតអំពីផ្ទះរបស់គ្រួសារអ្នកមានមួយ។ ទំហំផ្ទះ សម្ភារៈក្នុងផ្ទះ ទីកន្លែងដាក់សម្ភារៈផ្សេងៗ ដូចជារបស់មាន តម្លៃ (ndöö kley) ត្រូវបានពិពណ៌នាយ៉ាងច្បាស់លាស់បំផុត។
អត្ថបទទីពីរពិពណ៌នាអំពីភូមិមួយ។ វាជាអត្ថបទដែលដកស្រង់ចេញពីកំណាព្យបុរាណដ៏វែងមួយ (ndroong) ដែលគេបានចម្លងនិងបកប្រែបួន ប្រាំឆ្នាំមកហើយ។ យើងបានដាក់ចំណងជើងអត្ថបទនោះថា "Village de Chiang" (ភូមិជាំង)។ ភូមិជាំងគឺជាភូមិដ៏ល្អបំផុតដែលជនជាតិព្នងស្រមៃចង់បាន ពោលគឺជាភូមិស្អាតនិង សំបូរសប្បាយ។ នៅក្នុងរឿងព្រេងមួយរបស់ជនជាតិព្នង ប្រាង្គប្រាសាទអង្គរត្រូវបានគេនិទានថាជាប្រាសាទ បាក់បែករបស់ភូមិជាំងបុរាណ ដែលត្រូវបានប្រជាជនទាំងនេះបោះបង់ចោល។ មិត្តអ្នកអានងាយនឹងឃើញភាព ច្រំដែលនៃសូរ និងភាពច្រំដែលនៃព្យញ្ជនៈដែលជាទម្រង់មួយនៃកំណាព្យ។ តាមរយៈភាពល្អឥតខ្ចោះនៃ កំណាព្យ មិត្តអ្នកអាននឹងយល់អំពីបរិស្ថាន និងបរិយាកាសនៃភូមិមួយដ៏ល្អឥតខ្ចោះ ដូចដែលកំណាព្យប្រពៃណី រៀបរាប់ឡើងដូច្នោះដែរ។ អត្ថបទទាំងនេះ ពិពណ៌នាអំពីភូមិជនជាតិព្នងដែលហួសសម័យទៅហើយក្នុងពេល

បច្ចុប្បន្ននេះ។ បើទោះបីជាឃ្មោះ គង ៣ងជាច្រើនប្រភេទ ព្រមទាំងសត្វ៣ហនៈ នៅមានក្នុងសង្គមព្នងសព្វថ្ងៃ នេះក៏ដោយ ក៏ root ផ្ទះវែងជាប់ដីបានបាត់បង់ជាយូរយារណាស់មកហើយ រីឯ jey នៅពេលនេះក៏មានកាន់តែ

## 9.9. ផ្ទះរបស់ចាស់ទុំម្នាក់<sup>៤</sup> (koraanh)

តិចទៅៗដែរ។

មេភូមិរស់នៅកណ្ដាលភូមិ។ ផ្ទះរបស់មេភូមិមានបណ្ដោយពី៧ ទៅ១៥ហត្ថ។ សរុបទាំងអស់ប្រវែងស្មើនឹងស្បូវ jaa ពីប្រាំ ទៅដប់ដើម ឬប្រមាណពី១០ ទៅ២០ម៉ែត្រ។ ប្រជាជននៅក្នុងភូមិសង់ផ្ទះរបស់ខ្លួននៅ៣សពេញភូមិ ជិតៗម្ដុំ koraanh ផ្ទះមេភូមិ។ នៅក្នុងផ្ទះរបស់អ្នកមាន ៣ងធំៗត្រូវបានចងភ្ជាប់នៅលើត្រៃដែលលាតសន្ធឹងពី ជញ្ជាំងផ្ទះម្ខាងទៅជញ្ជាំងផ្ទះម្ខាងទៀត។ kuat និង njoh ត្រូវបានចងភ្ជាប់នឹងដំបូលខាងឆ្វេងត្រែត្រង់បន្ទប់មេផ្ទះ ។ ផ្នែកកណ្ដាលគ្រែគឺជាកន្លែងសម្រាប់ភ្ញៀវជេក កន្លែងសម្រាប់ធ្វើការ និងកន្លែងបន់ព្រះ។ នៅលើដី ត្រង់កន្លែង ដែលគេបង្កាត់ភ្លើង មានកៅអីធំមួយ។ នៅខាងលើមានធ្វើរដាក់អីវ៉ាន់គ្រប់ប្រភេទ៖ កាជា កាជាសម្រាប់ដាក់ ឃ្លោក ទ្រូ កញ្ជើ ខ្សែគោ ខ្សែក្របី ផ្គាក់ ពូចៅ ខ្វែវ ចបជីក។ ជង្រុកស្រូវ គេដាក់នៅខាងលើ។ ខាងឆ្វេងជណ្ដើរ គេ ដាក់កញ្ជើទុកស្រូវពូជ។ ជណ្ដើរសម្រាប់ឡើងទៅយកស្រូវ គេដាក់ចំកណ្ដាលផ្ទះ។ ជណ្ដើរនេះ គេធ្វើឡើងដល់ ជង្រុកស្រូវតែម្ដង។ នៅលើគ្រែខាងស្ដាំ មានបន្ទប់កូនស្រី ភ្ញៀវស្រីៗក៏គេងនៅលើគ្រែនេះដែរ ក្នុងបន្ទប់តែមួយ។ ធ្វើរសម្រាប់ដាក់ឃ្មោះនិងគង នៅជិតបន្ទប់ម្ចាស់ផ្ទះ។ ធ្វើរសម្រាប់ដាក់អង្ករនៅជិតបន្ទប់កូនស្រី។ កន្លែងដែលគេ បង្កាត់ភ្លើងដាំស្លូ នៅខាងក្រោមជង្រកស្រូវ។ នៅខាងក្នុងបន្ទប់ គេដាក់ខាង របន់ប្រកួនស្រី។ កន្លែងដែលគេ បង្កាត់ភ្លើងដាំស្លូ នៅខាងក្រោមជង្រកស្រូវ។ នៅខាងក្នុងបន្ទប់ គេដាក់ខាង rluung។ នៅជិត kuat មាន

é ខ្លឹមសារដកស្រង់ចេញពីសៀវភៅដែលមានចំណងជើងថា «Éléments de langue phnong» ទំព័រ ១៤៣-១៥០ សូមមើលអត្ថបទព្នងនៅក្នុងឧបសម្ពន្ធ រឿងនិទាន ១. jej koraោ ទំព័រ ១៥១

ឧបករណ៍ភ្លេងធំ តូច ធ្វើពីស្នែង mbuat, rleet និងខ្លុយ។ នៅខាងស្ដាំ ជិតទ្វារចូល គេដាក់ពាងទឹក។ នៅមុខផ្ទះ មានទីធ្លាសម្រាប់អង្គុយលេង។ នៅមុខទីធ្លានោះ មានរោងសម្រាប់ទុករយាង រទេះ ព្រមទាំងជាកន្លែងសម្រាប់បុក អង្ករនិងអង្គុយទៀតផង។ នៅកៀនផ្ទះ មានទ្រុងជ្រូក ទ្រុងមាន់ ទ្រុងពពែ និងទ្រុងទា។ នៅចម្ងាយប្រមាណជា ២០ម៉ែត្រពីផ្ទះ គេធ្វើក្រោលគោ និងក្រោលក្របី។ អណ្ដូងនៅចម្ងាយប្រមាណជា៣០ជំហានពីភូមិ។

### ១.២. ភូមិ ជាំង<sup>៥</sup>

ដូច្នេះ ខ្ញុំនឹងនិទានប្រាប់មិត្តអ្នកអាននូវអ្វីដែលខ្ញុំបានឮគេនិយាយនៅភូមិជាំង... ពីកន្លែងផ្ទះវែងជាប់ដី... ផ្ទះក្លឹង ជាផ្ទះមួយ Root ដែលគេសាងសង់បានល្អ សូមស្ដាប់អោយច្បាស់៖ ផ្ទះវែងនៅខាងនោះ ជាផ្ទះ Koong និង Jaang ផ្ទះធំ រាប រាងមូល ជារបស់ Nduu កូនប្រុសរបស់ Bung នៅមាត់ព្រៃខាងនោះ មានសត្វគួរអោយខ្លាច... ផ្ទះ Root របស់ប្អូនស្រី Brish រាងវែង ប្រវែងផ្ដៅមួយដើម ផ្ទះ Root របស់ប្អូនស្រី Bresh រាងវែង ប្រវែងផ្ដៅមួយដើម Chiang និង Taang មានផ្ទះវែងដូចខ្សែខ្លែង Leeng និង Koong ក៏មានផ្ទះ Root វែងដែរ ភូមិជាំងមានក្លិនពិសេស មានក្លិនផ្កា Tup មានក្លិនផ្កា Traang ត្តិនច្រើនមកពីខាងខ្មែរ ក្លិនច្រើនមានច្រើននៅខាង Biat មានក្លិនផ្កា Piat នៅព្រៃខាងលើ មានផ្ទះខ្ពស់ៗ មានចម្លាក់ ផ្ទះខ្ពស់របស់លោកម្ចាស់ Joong គេឆ្លាក់រូបមនុស្ស ផ្ទះលោកម្ចាស់ Joong គេឆ្លាក់រូប Nuun មានផ្ទះខ្ពស់ ដែលគេមើលឃើញអ្វីៗនៅឆ្ងាយឡឹមៗ ហើយមានដំបូលធ្វើពីផ្ដៅ Kloot

<sup>&</sup>lt;sup>៤</sup> អត្ថបទនេះមានបីផ្នែក ដកស្រង់ចេញពីកំណាព្យបុរាណ (ndroong) ដែលមិនទាន់បោះពុម្ព។ សូមអានអត្ថបទព្នងនៅក្នុងឧបសម្ពន្ធ រឿងនិទាន ២. 6ɔ:n ciaŋ ទំព័រ១៥១

មានផ្ទះខ្ពស់ ដែលគេមើលឃើញអ្វីៗនៅឆ្ងាយឡឹមៗ ហើយមានដំបូលធ្វើពីផ្ដៅ Drang មានផ្ទះខ្ពស់ មាំ ទប់ខ្យល់បាន មានដំបូលស្រួច ហេតុអ្វីក៏និយាយផ្ដេសផ្ដាស... នៅខាងក្រៅ គេឮសំឡេងអឺងកង និងសំណើចក្អាកក្អាយ បើគេមើលទៅចុងភូមិទាំងសងខាង គេឃើញកុមារា កុមារី គ្រប់កន្លែង បើគេមើលក្នុងទ្រុង គេឃើញគោ Nhoong គ្រប់កន្លែង បើគេមើលទៅចុងភូមិ គេឃើញទម្រង់មូលនៃហ្វូងពពែ។ ពពែស ពពែស្រមូម កូនពពែ ពពែស បើគេមើលចំកណ្ដាលភូមិ គេឃើញសេកធំៗនៅក្រោមផ្ទះ គេឮសំឡេងសត្វសេកស្រែកអឺងកង គ្រប់កន្លែង នៅលើដើមឫស្សីដែលគេពុះហើយ។ មានជ្រូកជាច្រើននៅក្នុងភូមិជាំង កូនប្រុសរបស់ Rong ដូចកណ្ដៀរ មានមាន់ជាច្រើនដូចស្រមោច គេចងជើងដំរីដូចជាចងរូបដំរីដែលគេឆ្លាក់នៅក្នុងចម្ការចេកព្រៃ គេមិនអាចទៅរួចទេ មានដំរីច្រើនពេក គេលែងវាចោលក្នុងព្រៃ ក្របីច្រើនរហូតដល់ថ្លុកទឹកដែលវាដេកត្រាំស្រុតចុះជ្រៅ ៣ង Rluung ច្រើនរហូតដល់ត្រូវចងព្យួរក្នុងកន្ត្រក ជ្រូកច្រើនដូចរូបចម្លាក់ធ្វើពីឈើខ្មៅ ហើយរឹង ក្របី Ndam Dung នៅក្នុងភូមិជាំងមានបីវាល ក្របី Ndam Dung មានបីក្រោលពេញដែលធ្វើអំពីឈើដើម Blaang ក្របីឈ្នោលចាស់ៗ Dju និង Djaaw មានហុកសិបក្រោល គេ៣ក់ត្រដោកធ្វើពីថ្ងូអោយក្របី គេពាក់ត្រដោកធ្វើពីឈើរឹងអោយក្របី ត្រដោកធ្វើពីឈើកាប់ពីដើម Tung ត្រដោកធ្វើពីឈើកាប់ពីដើម Blaang ត្រដោកធ្វើពីឈើកាប់ពីដើម Lat ដែលពុល្ប មានរបស់អស្ចារ្យ មានទាំងអស់ មានរបស់នេះ មានរបស់នោះ ភូមិជាំងពិតជាអស្ចារ្យ

នៅភូមិត្រាង គេពុសំឡេង សំឡេងស្លឹកចេក សំឡេងស្លឹកអម្ពិល ពិតជាអស្ចារ្យ សំឡេងដើមអម្ពិល Reh សំឡេងផ្តៅជាំង ពិតជាអស្ចារ្យ សំឡេងស្បូវ Laac ដើមស្បូវ Laac ប្រភេទ jaa ពិតជាអស្ចារ្យ សំឡេងដើមស្បូវ Laac យោលយោក គំនរដើមស្បូវ Laac សំឡេងហ្វូងមនុស្សនៅមួយកន្លែង ឬនៅពាសពេញវាលស្រែ សំឡេងហ្វូងមនុស្សសម្រុកចូលក្នុងផ្ទះ មនុស្សម្នាចំនួនសាមសិបនាក់ពពាក់ពពូនគ្នាពេញផ្ទះធំ មានអ្វីគ្រប់យ៉ាងដែលគេចង់បាន មែនហើយ នៅភូមិជាំង នៅក្នុងភូមិជាំង កូនប្រុស Rong អូហ៍ មានទ្រព្យសម្បត្តិគ្រប់យ៉ាង ម្ចាស់ស្រុក៖ ឃ្មោះរាងស្លឹក Traang ជ្រុងសំប៉ែត គងរាងស្លឹក Traang ជ្រុងសំប៉ែត ឃ្មោះញ័រដោយឯកឯង អ្នករាំចាក់ក្បាច់នៅនឹងកន្លែង ពាងប្រភេទ Gri មានឆ្លាក់ក្បាច់បញ្ឆិត នៅក្នុងភូមិជាំង កូនប្រុស Rong ក៏មាន ពាង Gri ត្រចៀកបី នៅក្នុងភូមិជាំង កូនប្រុស Rong ក៏មាន ពាងប្រភេទ Rêêt ពាងប្រភេទ Rêêt ចំនួនសាមសិប ឆ្នាំងបាយ អង្គរសម្រាប់មួយរយគ្រួសារក៏ដាក់មិនពេញឆ្នាំងផង ៣ង Rto ពួកគេយកចេញ ៣ង Rtaang ពួកគេទុកនៅនឹងកន្លែង មានសព្វគ្រប់ គេចង់បានអីក៏មានដែរនៅភូមិជាំង...

# 9.M. ផ្ទះនៅក្នុងភូមិ<sup>៦</sup> (cuain tai boin)



ផ្ទះទាបជាប់ដី (cua:ɲ) jej

<sup>&</sup>lt;sup>២</sup> អត្ថន័យនៃការប្រើប្រាស់លេខគឺជូចគ្នាទាំងអស់៖ លេខនីមួយៗត្រូវនឹងរូបភាពទៅតាមលំដាប់លំដោយ។ រូបរបស់ដែលយកមកបង្ហាញ និងការពិពណ៌នាទាំងឡាយធ្វើឡើងជា ភាសាព្នង ដោយមានបកប្រែ។





ផ្ទះទាបមានដើមឈើ Bla:ŋ នៅក្បែរ<sup>៧</sup> (jej nha:n ma: ts:m bla:ŋ)





ផ្ទះខ្ពស់ « ទំនើប » (រួន្យ nih mhe:)

គេសម្លាប់ក្របីមួយក្បាលបើទទួលបានផលស្រូវ១០០កាផា។ បន្ទាប់ពីប្រមូលផលស្រូវរួច គេវាល់ស្រូវឃើញថាបាន១០០កាផា គេក៏ធ្វើពិធីបូជាមួយអោយឈ្មោះថា "ទទួលស្រូវ បាន១០០កាផា ដោយបូជាក្របីមួយក្បាល"។ គេកាត់ក្បាលក្របីយកទៅព្យួរនៅលើកូនដើម Blaang ដើមនេះដុះឫស ហើយធំក្លាយជាដើមឈើ។

a na:w tə:m bla:ŋ bu: cʰreh rpu: tə:ç rhiaŋ bu: geh kə:p geh du: rhiaŋ cʰah jih bu: geh na:w ja:n kual lah tə:ç rhiaŋ ba: ma: rpu: jih ri: cʰoʔ bo:k rpu: ntam ta: rgɔŋ bla:ŋ jih ri: tə:m bla:ŋ reh je:ŋ kuɔŋ ប្រវត្តិជើម Blaang

# ១.៤. ផ្ទះនៅលើគុម្ពោតព្រៃ (cua:n ta: mi:r)





ផ្ទះខ្ពស់សម្រាប់ឃ្លាំមើល (cua:n nks:p)





ផ្ទះនៅជាប់ដី (cua:n ta: neh)

# ២. លំនៅឋាន ខាងក្នុង វត្ថុមានតម្លៃ

រូបដែលយើងបង្ហាញជូនខាងក្រោមនេះ គឺជារូបរបស់របរដែលមាននៅខាងក្នុង chuaanh jey មានន័យថា ផ្ទះ ទាបបុរាណ។ ទំហំនិងការរៀបចំនៅខាងក្នុងអាចមានការប្រែប្រួល ប៉ុន្តែកន្លែងសំខាន់ៗ ដូចជាបន្ទប់ម្ចាស់ផ្ទះ ជង្រុកស្រូវ និងកន្លែងដាក់របស់មានតម្លៃ ដូចជា ៣ង ឃ្មោះ និង kuat njoh ស្ថិតនៅកន្លែងដូចៗគ្នា។

## ២.១. ខាងក្នុង (tar trorm jej)



ជង្រុកស្រូវ កញ្ឆេរដាក់ស្រូវ (ntur ba:, dron ba:)





គ្រែ ជញ្ជាំងបន្ទប់ (gre:, mpi:r jro:w)



ចង្ក្រាន (un nak)



ចង្ក្រាន កន្លែងដាក់ទឹក (ឆ្នាំង ឃ្លោក...) (un nak, dreh da:k)



៣ង កាជាwe:l (jan cʰah we:l) កាជាប្រភេទខុសៗគ្នា (cʰah nd̞ra:ŋ, cʰah kleh, cʰah d̞rɔ:k)



ចង្ក្រាន ថ្មចង្ក្រាន (un nak, lu? nak) គ្រែ ជ្រុងគ្រៃ រនាបមទឹង រនាបមណ្ដោយ (gre:, ២១:ŋ gre:, rpaç gre:)



ចង្ក្រាន កៅអីទាប កាផាវ៉ាល់់ស្រូវ (un nak, rns:l, cʰia:w)



ចង្ក្រាន ធ្វើរដាក់ទឹក (un nak, rksl an da:k) កន្ត្រកត្រី កូនចេក (nsr gsr ka:, ju: pri:t) កោតពូជ (mpo: nti:l) ចង្អេរ សសរ ធ្នឹមក្លាប់ពីដំបូលទៅជំង្រុកស្រូវ (do:n, meh, nga:n) cua:n)



ចង្ក្រាន ធ្នើរ ចង្អេរ កាផាវាល់ស្រូវ (un nak, nd្ពានៈព្វ, do:n cʰia:w)



ជង្រុកស្រូវ ធ្លាកណ្ដាលក្រោមជង្រុកស្រូវ ធ្នើរខ្ពស់ ចំណង (ntur þa:, nua:ŋ nɜ:ŋ, ŋle:ŋ)



៣ង គ្រែ ជង្រុកស្រូវ (jan, gre:, ntur ba:)





៣ង កន្ត្រកដាក់ njoh (jan, kuat njoh)

៣ង ខ្សែទាក់ដំរី (jaŋ, b̞rat kuac rwɛh)



បន្ទប់ ធ្លាកណ្ដាល ខ្សែចងជើងដំរី (tro:w, mua:n, nle:n)



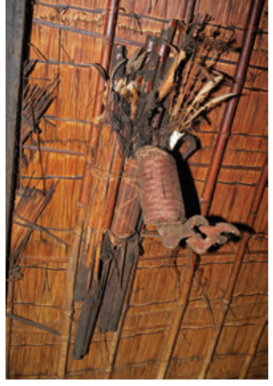
៣ង (jaŋ)

# ២.១.១. វត្ថុមានតម្លៃនៅក្នុងផ្ទះថ (nd១: klej ta: tro:m cua:ɲ)



ពីឆ្វេងទៅស្កាំ ៣ង ៣ងមានការតុបតែងលំអ (jan rlu:n, jan ndra:n)

<sup>់</sup> nds: klej ta: tro:m cua;n bu: no:n geh ks:t as kuat njoh, gun njlar, csn, go:n, jan rlu:n, rcʰe: brat kuac rweh bri: "វត្ថមានតម្លៃនៅក្នុងផ្ទះជនជាតិក្នុង មានដូចខាងក្រោម៖ kuat njoh ថ្មគ្រីស្គាល់ ឃ្មោះ គង ៣ង rluung និងខ្សែទាក់ដំរី"





kuat njoh<sup>8</sup>

ឈ្មោះ៣ងប្រភេទផ្សេងៗគ្នា (jan nta:n keh, jan chuh (២) jan ndra:n)

៣ង និងឃ្មោះ (jaŋ nha:n ma: сзŋ)



ឈ្មោះ៣ងប្រភេទផ្សេងៗគ្នា (អ្នក rlu:n, jan moh, jan kre:n)

kuat njoh geh nar iar rhe: ba: ka:ŋ cʰur ka:ŋ rpu: njoh bu: teʔ ta: tro:m cua:n bo:ŋ bic jo:r lah bu: o:p brah wat bo:k nha:w cʰak geh ma: bla:w waŋ ka: waŋ ka:-cʰa: geh ndro:k geh rpu: gehrweh

<sup>&</sup>quot; kuat njoh រួមមានស្លាបមាន់ មាន់ឈ្មោលបូជា ចំបើង ចង្កាជ្រូក ឬក្របីបូជា និង njoh ។ គេដាក់វានៅក្នុងផ្ទះត្រង់កន្លែងម្ចាស់ផ្ទះគេង។ ដោយសាររបស់នេះ គេបន់ស្រន់ព្រះ សូមអោយឆ្លាត មានកម្លាំងរកស៊ី និងរកបានទ្រព្យសម្បត្តិដូចជារកបាន គោ ក្របី ដំរី ជាដើម"។

## ២.២. ចំណុចលំអិតនៃការសាងសង់ផ្ទះទាប<sup>១០</sup> (nti:l nds: ta:n tej)



បង្គោលមានគន្លាក់នៅខាងចុង (meh bu: ba:k)



បង្គោលមានគន្លាក់នៅខាងកៀន ដើម្បីជាក់ធ្នឹម (lo:k tro:m gej ma: rŋlap : nyɔ:n)



ឈ្មោះកន្លែងផ្សេងៗនៃដំបូល (ja: du peat, rna:jn rgap, cʰeːk ja:)

bu: peat ja: an geh du: peat ja: juan gej ma: kat ngap mpan an n3p reh bu: pu:t pan an n3p rla:w ma: juan gle: plah ngap mpan bu: kual lah ngap mpir tan ma: ngan nha:n rnam gle:

<sup>&</sup>quot;គេក្រង់ស្បូវ  $j_{ai}$  ដើម្បីធ្វើបន្ទប់  $j_{ai}$  ។ គេប្រើ  $j_{tuan}$  ដើម្បីចង  $n_{gap}$  អោយជាប់។ ផ្តៅ  $n_{ch}$  គេចងផ្អោបធ្វើអោយ  $n_{gap}$  កាន់តែជាប់ថែមទៀត។ បន្ទះឫស្សីពុះហើយ  $g_{le}$ : ឈ្មោះ " $n_{gap}$ " មានន័យថា ចំណង ដែលឈ្មោះនេះបានមកដោយសារវាចងរឹតបន្តឹង  $m_{pap}$  ។ នៅលើជញ្ជាំងឫស្សី  $g_{le}$ : គេឃើញ  $n_{gap}$  និង  $m_{ta}$   $g_{le}$ : "



ផ្ទះកំពុងសាងសង់ (អ្ន nto:l ma: អ្a:n)

## ៣. របស់របរ ឧបករណ៍ សិប្បកម្ម<sup>99</sup>

វាជារឿងធម្មតាទេដែលគេសម្គាល់ឃើញរបស់របរនិងកិច្ចការសិប្បកម្មបញ្ជាក់ពីអត្តសញ្ញាណនៃវប្បធម៌មួយ។ របស់របរទាំងនោះត្រូវបានគេប្រើប្រាស់ដើម្បីកំណត់ការវិវត្តន៍ផ្នែកបច្ចេកទេសរបស់ជនជាតិមួយ។ យើងសូម បង្ហាញជូនក្នុងស្នាដៃនេះនូវរបស់របរនិងវត្ថុប្រពៃណីមួយចំនួន។ យើងនឹងពិពណ៌នាអោយបានលម្អិតនូវការងារ តម្បាញនិងការងារធ្វើអំបោះ ដែលជាការងារប្រពៃណីពីររបស់ស្រ្តីតម្រូវអោយមានចំណេះធ្វើខ្ពស់។ ការងារធ្វើ អំបោះហាក់ដូចជាបាត់បង់ទាំងស្រុងទៅហើយ គេក៏ភ្លេចរបៀបជ្រលក់ពណ៌តាមបែបបុរាណដែរ។ Khong ដែលយើងបានថតយកមកបង្ហាញនេះជារបស់ដែលគ្រួសារមួយចំនួនរក្សាទុកបានយ៉ាងខ្ជាប់ខ្ជួន។ តម្បាញដែល ទើបចាប់មានសកម្មភាពឡើងវិញដោយសារអង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាលនានា ប្រព្រឹត្តទៅដោយប្រើអំបោះនាំចូល និង សម្រាប់ផលិតរបស់លក់អោយភ្ញៀវដែលឆ្លងកាត់សែនមនោរម្យតែប៉ុណ្ណោះ។



រទេះគោ (rndeh ndro:k)

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> អង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាលមួយឈ្មោះ Village Focus Cambodia ធ្វើការជាមួយសិប្បការិនីជនជាតិព្នង ជាពិសេស ស្ត្រីតម្បាញ តាំងពីឆ្នាំ២០០៥មក។ អង្គការនេះលក់ ផលិតផលសិប្បកម្មជនជាតិពួងនៅក្នុងខេត្តនេះ។ ប្រធានអង្គការ លោក Bill Herod បានប្រាប់ខ្ញុំថាលោកធ្វើការជាមួយសិប្បករពួង ជាពិសេស ស្ត្រីតម្បាញ តាំងពីឆ្នាំ២០០៥ មក។





ចង្ក្រានដំដែក (ntuk bួu: ciar)





ចង្អេរ ព្រួញ (doin nhain har )



ផ្កាក់ម្យ៉ាង (tuç)



ពូថៅម្យ៉ាង (cʰuːŋ)



ត្បាល់បុកបន្លែ កាំបិត ឃ្លោក (rna:j jur tra:w, peç, no:ŋ)



កណ្ដៅច្រុតស្រូវ (ne:w re:k ba:)



កាផា និង ពូវថា (cʰah nha:ɲ ma: cʰu:ŋ)



កូនកាំចិត ស្រោម (peç je?, ndro:m peç)



កាំបិតម្យ៉ាង ផ្គាក់ ពូថៅដៃ (peç kut, tuç, peç tʰaːw)



កាជា ត្បាល់ ចបជីក ចបកាប់ (chia:w, mpa:l, ka:w ci:k tuç)



កាធានៅក្នុងផ្ទះ (chah ta: tro:m cua;n)



កាជាម្យ៉ាង (cʰah ɟuʔ)



សំបុកមាន់ (nta:t iar)



ទ្រូម្យ៉ាង (pa:m rda: a:n)



សាក់កាដូចាក់ពីឫស្សី (rda: a;n)



ទ្រុម្យ៉ាង (cʰrɔʔ)



ទ្រូម្យ៉ាង (dom)



សំណាញ់ និង ម្នូលចាក់សំណាញ់ (ja:l we? kʰat ja:l)



ត្បាល់បុកគ្រឿង អង្រែ (mpal juh mrac rna:j)



អង្រែបុកស្ត្រវ ឃ្លោកទឹក (rna:j pean no:n da:k)



<sup>១២</sup>ឆ្នាំងចំហុយបាយដំណើប (nkul m?e:t)

<sup>&</sup>lt;sup>១៦</sup> b្ថប: cʰɔʔ glah u:k gɜː ta: luʔ nak gej ma: kul mee:t an maːc cʰɜn b̪u: cʰɔʔ mʔe:t teʔ ta: noːŋ jɨh ri: ngɨn bạh lɜː glah jɨh ri: cʰɔʔ rcʰe: b̪ɔ:kmaː puːt nkul nhoːl doːk daːk maː tat maː mʔeːt iːri: mʔeːt an cʰɜn, taː troːm nkul b̪u: teʔ b̪uɲ kraːɲ cʰap nkul b̞ah maː loh pʰeː គេយកឆ្នាំងដី ទៅជាក់លើភ្លើងដើម្បីចំហុយអង្គរដំណើប។ គេយកអង្គរដំណើប ចាក់ចូលក្នុងឃ្លោក រួចចងឃ្លោកភ្ជាប់នឹងមាត់ឆ្នាំងដោយក្រណាត់មួយបន្ទះ ចំហាយទឹកជៈដល់អង្គរ ធ្វើអោយវាធ្លិន។ ដើម្បីកុំអោយអង្គរត្លាក់ចូលក្នុងឆ្នាំង គេទ្រាប់ចន្លោះរវាងឃ្លោកនិងឆ្នាំងដោយននោងក្រៀម។







តម្បាញ (nds: ta:n / ງ១ŋ cʰur nak cʰa:)

កង់រវៃអំបោះ (kʰɔŋ ruːj b̪raːj)



កង់រវៃអំបោះ (kʰɔŋ ruːj b̪raːj)

# ៤. ឧបករណ៍ភ្លេង

ក្នុងចំណោមឧបករណ៍ភ្លេង គង និង ឃ្មោះ មានតម្លៃជាងគេ។ ដូចពាងដែរ គេចាត់ទុកឧបករណ៍ទាំងពីរនេះជាវត្ថុ មានតម្លៃ (ndöö kley) ដែលគេបន្សល់ទុកពីជំនាន់មួយទៅជំនាន់មួយ។ ខណៈដែលឧបករណ៍ខ្សែ និងខ្លុយ ផ្សេងៗ គេប្រើសម្រាប់លេងភ្លេងធម្មតា (teetaaweew) គងនិងឃ្មោះ គេប្រើដើម្បីលេងអន្ទោលហៅព្រះនិង អានុភាព ឬព្រលឹងធម្មជាតិ។

ខាងក្រោមនេះ យើងនឹងស្រង់ព័ត៌មានដែលផ្តល់ជូនដោយលោកតាណ៏ឈើបស្តីអំពីឧបករណ៍ភ្លេងសំខាន់ៗដែល គេប្រើនៅក្នុងខេត្ត។ សម្រង់កំណាព្យ (groong) ដែលយើងដកស្រង់ចេញមក បញ្ជាក់ពីសារៈសំខាន់ និង អត្ថន័យនៃឃ្មោះ និង គង នៅក្នុងវប្បធម៌ជនជាតិព្នង។ ដូចដែលចាស់ៗជាច្រើនបានប្រាប់យើងអោយដឹងថា គង មានដោះ (goong) និង ឃ្មោះដែលឮតិចជាងបន្តិច (chöng) ឬហៅថា goong រាបគ្មានដោះ ជារបស់មាន តម្លៃផង និងជារបស់សក្ការៈផង។ គេប្រើវាតែក្នុងពិធីធំៗជាឱ្យារិកប៉ុណ្ណោះ។

សម្រង់កំណាព្យវែង ដែលយើងដកស្រង់មក និយាយរៀបរាប់អំពីកំហឹងរវាង Leeng ដែលជាវីរជនព្នងកាលពី ដើម និងព្រះ Lêêt និង May ។ កំហឹងនេះបណ្ដាលមកពី Leeng បានវាយគង ផឹកស្រាក្នុងកាផា ដោយមិនបាន អញ្ជើញព្រះ...។ ចំពោះជនជាតិព្នង គេមិនវាយគងដោយគ្មានមូលហេតុនោះឡើយ គេមិនផឹកស្រាតែឯងនោះ ទេ។

ដូចគ្នាដែរ ការបន់ព្រះមួយចំនួន ទោះបីជាបន់នៅក្រៅបរិបទ ពោលគឺបន់អោយអ្នកសិក្សាស្រាវជ្រាវមើលក៏ដោយ ក៏តម្រូវអោយមានការសែនព្រេនតិចតួចដែរ៖ គេមិនរំខានព្រះទទេៗនោះទេ។ អ្នកដែលយើងបានជួបមិនដែល យល់ព្រមលេងគងបង្ហាញយើងឡើយ ដោយនិយាយសង្កត់ធ្ងន់ថា គេត្រូវលេងក្នុងឱកាសមួយត្រឹមត្រូវ ពោលគឺ ក្នុងពិធីមួយ ដែលមានការសែនព្រេនអ៊ឹកធឹក ដែលស័ក្តិសមនឹងប្រើវា។ អត្ថបទទីមួយរបស់យើង មានចំណង ជើងថា naaw tur chöng មានន័យថា ប្រវត្តិឃ្មោះ បង្ហាញអំពីឃ្មោះក្នុងតួនាទីជាស្ពានភ្ជាប់ពីជំនាន់បច្ចុប្បន្នទៅ ជំនាន់អតីតកាល។ វគ្គត្រង់ chöng yaaw មានន័យថា ឃ្មោះបុរាណ chöng huêêng មានន័យថា ឃ្មោះ ដែលមានព្រលឹង ហើយ chööng pra:w döön nush មានន័យថា ឃ្មោះចាស់៦ជំនាន់ មានអត្ថន័យត្រូវនឹង

តួនាទីនេះ។ បើយោងតាមលោកតាណ៏ឈើប chöng n-um មានន័យថា ឃ្មោះជាក់ទឹក សំដៅទៅដល់ពិធី មួយ ដែលពេលនោះ កុមារងូតទឹកនៅក្នុងឃ្មោះរបស់ដូនតាគេ។ ជាទូទៅ ពិធីនេះ គេរៀបចំឡើងក្នុងអំឡុងពេល ៦ខែដំបូងនៃអាយុកុមារ គឺដើម្បីការពារកុមារកុំអោយព្រលឹងអាក្រក់បៀតបៀន ជាពិសេសពេលគេដើរព្រៃ។ ឃ្មោះនេះមានបង្កប់ទៅដោយអត្ថន័យសាសនា និងនិស្ស័យពិសេសមួយ។ សម្រង់ទីពីរ មានចំណងជើងថា buu tang chöng មានន័យថា ពួកគេឮសំឡេងឃ្មោះ រៀបរាប់អំពី ភាពព្រឺព្រួចសក្ការៈ ដែលបង្កដោយសំឡេងគង និងឃ្មោះ ទៅលើភពទាំងមូល។ ឃ្មោះនិងគង អន្ទោលហៅព្រះ និងមនុស្ស ហើយធ្វើអោយមនុស្សភ្ជាប់ទំនាក់ ទំនងជាមួយពិភពព្រះដែលគេមើលមិនឃើញ ប៉ុន្តែព្រះមានវត្តមាននៅគ្រប់ទីកន្លែង។ ខាងក្រោមនេះ យើង បង្ហាញព័ត៌មានដែលផ្តល់ដោយលោកតាណ៏ឈើប អំពីឧបករណ៍ភ្លេង។

## ៤.១. ឧបករណ៍ភ្លេងវាយ<sup>១៣</sup>

goh goːŋ : វ៉ាយគង

- go:n អ្នករ:j, គេប្រើនៅជិត កោះញឹក ទាំងអស់មាន១២ដុំ (rla:t)
- go:n run, គេប្រើនៅជិត កែវសីម៉ា ទាំងអស់មាន៦ (rla:t) ដែលយើងសូមបង្ហាញជូនតាមលំដាប់ សំឡេងពីខ្ពស់ទៅទាប៖ me:, klu:, trs:, droh, ko:n droh, ko:n droh je?...

go:ŋ nka:r, គេប្រើនៅជិតសែនមនោរម្យ ដាក់ដាំ ទាំងអស់មាន៤សំឡេង « rla:t » mɛː, kluː, trɜː, kɔ:n tur cɜŋ : វាយឃ្មោះ

ឃ្លោះមួយប្រដាប់មាន៦ដុំ (rla:t) : me:, ŋrɔm, ndɔt, tro:, trɜ:, kɔːn

## ៤.២. ឧបករណ៍ខ្សែ

nkreh rche: go:n : ផ្ទាត់ខ្សែគង គេច្រើនឃើញមានឧបករណ៍ខ្សែពីរប្រភេទ៖

<sup>&</sup>lt;sup>១៣</sup> ព័ត៌មានទាំងនេះទទួលបានពីលោកតាណ៏ឈើបប៉ុន្តែមិនបានចុះទៅផ្ទៀងផ្ទាត់ដល់កន្លែងទេ។ នៅប៊ូស្រា យើងឮគេនិយាយថា te: សម្រាប់ហៅ c១ŋ ដែលកន្លែងនេះគេអោយ ឈ្មោះថា kɔm ។ បើតាមលោក Nchooc នៅ Buchaa ឧបករណ៍ហៅថា gɔːŋ raːp ដែលគេប្រើនៅជិតកោះញឹកប្រហែលជាមាន៦ជុំ...

- gɔːŋ ɟraːj, ធ្វើអំពីឫស្សីមួយជុំ (nkaːr) ប្រវែងប្រហែល៥០សង់ទីម៉ែត្រ និងមានខ្សែភ្លោះ ចងភ្ជាប់យ៉ាង តឹងទៅនឹងភ្នែកឫស្សី ngɔŋ rb̞ɛːt ។ នៅប៊ូស្រា ឧបករណ៍នេះ គេហៅថា gɔːŋ reːŋ ដូចឧបករណ៍បន្ទាប់ នេះដែរ។
- gɔːŋ reːŋ, ធ្វើអំពីឫស្សីមួយជុំ (nkaːr) ប្រវែងប្រហែល ៥០សង់ទីម៉ែត្រ មាន៦ខ្សែ ចងចូលទៅក្នុង ប្រហោងបំពង់បុស្សី។

ឧបករណ៍ខ្សែត្រូវបានគេចាត់ទុកថាមានសក្តិយសទាបជាងឧបករណ៍វាយ ជាពិសេសទាបជាង go:n ដែលជា ឧបករណ៍ភ្លេងពិសេសជាងគេ ហើយត្រូវគេយកទៅប្រើក្នុងពិធីបុណ្យសាសនា។ បើតាមលោកតាណ៏ឈើប go:n Jra:j ខ្សែមានឈ្មោះទៅតាមប្រភេទរបស់វា។ ឧបករណ៍វាយ៖ គេប្រើវាដើម្បីលេងទៅតាមចង្វាក់ដូចគ្នានឹង ឧបករណ៍ខ្សែ ហើយខ្សែភ្លោះទាំង៦ ត្រូវទៅនឹងដុំ «rla:t » ទាំង១២នៃគង។ ទំនាក់ទំនងគឺដូចគ្នារវាង go:n re:n [go:n ទាញ (ខ្សែ )] និង ឧបករណ៍បំពងសំឡេងឈ្មោះ go:n run ។

## ៤.៣. ឧបករណ៍ផ្លុំ

oh rnho:m : ផ្លុំខ្លុយ

- mbួuat : ផ្សំឡើងដោយឃ្លោក (no:ŋ) មានបំពង់៦ (d̪sŋ) ដែលមានរន្ធ១ (tro:m ps:p : រន្ធ លេង ម្រាមដៃ)។ បំពង់ទាំងអស់ភ្ជាប់គ្នា (lsr) ដោយជ័រ (mpe:t) ស្រាំងម្យ៉ាង គ្មានទ្រនិច ដែលគេហៅ ថា kʰaːŋ ។
- rle: : ផ្សំឡើងដោយឃ្លោក មាត់ (mbɔ:j oh) បំពង់ឫស្សីមួយសម្រាប់ផ្លុំ (d̪ɜŋ rle:t) ហើយខាងចុង មានឫស្សីមួយកំណាត់ (d̪ɜŋ ŋɔʔ) សម្រាប់បំពងសំឡេង។
- rnho:m : ខ្លួយរន្ធបួន
- nuŋ : ស្នែង ដែលមានច្រើនប្រភេទ ដូចជា nuŋ kuɔŋ ស្នែងធំ nuŋ droh ស្នែងក្មេងស្រី និង nuŋ ɟeʔ ស្នែងតូច ឬហៅថា nuŋ ojɜːl ទៅតាមសំឡេងរបស់វា។ ស្នែងពីរដំបូងធ្វើអំពីស្នែងក្របី ស្នែងចុងក្រោយ អាចធ្វើអំពីភ្លុកដំរី។

## ៤.៤. ប្រវត្តិឃ្មោះ<sup>១៤</sup>

តស់! ឯង! ហ្នឹងហើយ ឯង! Mboong កូនប្រុស ទៅផ្ទះយាយឯងទៅ ទៅរកឃ្មោះជាក់ទឹកដែលពុកធ្លាប់ដាក់ទឹកងូតពេលពុកកើតមក គងដាក់ទឹកដែលពុកធ្លាប់ដាក់ទឹកងូត ឃ្នោះបុរាណ ប្រាំមួយជំនាន់មកហើយ ទៅរកមក Mboong កម្បត់ក៏ងើបឡើង ហើយដើរចេញទៅ គេនិយាយថា លោកយាយ ពុកខ្ញុំអោយខ្ញុំមកយកឃ្មោះចុះទៅ គាត់ថាគាត់ចង់បានឃ្មោះដាក់ទឹកដែលគាត់ធ្លាប់ដាក់ទឹកងូត ឃ្នោះសំប៉ែតដូចស្លឹកដើម Traang កុំយកអី គាត់ប្រាប់ខ្ញុំដូច្នេះឯង ហើយ ឃ្នោះសំប៉ែតដូចស្លឹកដើម Traang កុំយកអី គាត់ប្រាប់ខ្ញុំដូច្នេះឯង គងសំប៉ែតដូចស្លឹកដើម Traang កុំយកអី គាត់ប្រាប់ខ្ញុំដូច្នេះឯង ឃ្មោះពុមិនលួ កុំយកអី គាត់ប្រាប់ខ្ញុំដូច្នេះឯង អោយឃ្មោះដាក់ទឹកមកខ្ញុំមក ឃ្មោះដែលខ្ញុំស្គាល់តាំងពីតូច គាត់ប្រាប់ខ្ញុំដូច្នេះឯង ពួកគាត់ចង់វាយឃ្មោះ Biing និង Bree ពួកឯងចង់វាយឃ្មោះ Biing និង Bree ពួកឯងចង់វាយឃ្លោះ ឃ្នោះដែលមានព្រលឹង ឃ្នោះបុរាណ ពួកគាត់ចង់វាយឃ្លោះចំណាស់៦ជំនាន់មកហើយ

<sup>&</sup>lt;sup>១៤</sup> សូមមើលអត្ថបទព្នងក្នុងឧបសម្ពន្ធ រឿងនិទាន ៣. na:w ntur can ទំព័រ ១៥៤

## ៤.៥. ពួកគេពុសំឡេងឃ្ពោះបុរាណ...<sup>១៥</sup>

គេវាយឃ្មោះបុរាណ នៅកន្លែងនោះ សំឡេងខ្លាំងល្មម សំឡេងខ្សោយ ពុតៗគ្នា ពួកគេវាយឥតឈប់ សំឡេងខ្សោយ គ្រលួច ឮរណ្ដំ ពីរោះ ដូចក្នុងសុបិន មាន់ទទះស្លាប មេឃជិតភ្លឺ គោនិងក្របី មិនហ៊ានស៊ីទៀតទេ ត្រីនៅក្នុងទឹក មិនហ៊ានលេបចុងស្មៅដែលវាស៊ើចិញ្ចឹមខ្លួនទៀតទេ ខ្ទីងនៅក្នុងព្រៃលិចទឹកមិនហ៊ានស៊ីស្លឹកដើម Traang ទៀតទេ សត្វស្លាប Rlöng និងសត្វស្លាប Rkaang នៅលើចុងឈើ Blaang ធ្លាក់ចុះលើដី អន្ទង់នៅក្នុងទឹកហែលឡើងពីទឹកជ្រៅមកលើផ្ទៃទឹក ចំហមាត់ធ្លូង ពិតជាអស្ចារ្យ សត្វស្វាធំសន្លប់ ដោយស៊ីផ្លែ Rtêê វាសប្បាយចិត្ត ដេកលក់នៅលើដើម Rta សត្វក្អោកកំពុងស៊ីផ្លែ Rtee វាសប្បាយចិត្ត ហើយដេកលក់ នៅតែមានចលនា ស្វាឫស្សី កូនមហាសំងូត សប្បាយចិត្តហើយដេកលក់ វាធ្លាក់ពីលើជ្រោះ ហើយបាក់ចង្កា ស្ដាប់ភ្លេង វាចុះ វាឮ វាឮ យើងពុទាំងអស់គ្នា ត្រូវហើយ ទាំងអស់គ្នាពុ យើងពុទាំងអស់គ្នា... Nduu កូនប្រុសរបស់ Kraa គេពុខាង Doong កូនប្រុសរបស់ Kra ខាង Duung កូនប្រុសរបស់ Liang គេឮខាង Khee កូនប្រុសរបស់ Liang ខាង Chhuung កូនប្រុសរបស់ Unh ព្រលឹងរបស់ Leet និង Leeng នៅខាងនោះក៏ស្ដាប់ដែរ

<sup>&</sup>lt;sup>១៥</sup> សូមមើលអត្ថបទព្នងក្នុងឧបសម្ពន្ធ រឿងនិទាន ៤. bួu: taŋ tur caŋ ɟa:w ta: ri: ទំព័រ ១៥៥

# ពួកគេឮនៅខាងនោះ ស្រុករបស់ Leet កូនប្រុសរបស់ Jrii ពួកគេឮ នៅស្រុករបស់ឯង កូនប្រុសរបស់ Jrii





គងមួយប្រដាប់ (gɔːŋ duː bɔːr)



ឃ្មោះមួយប្រដាប់ (ឃ្មោះសំប៉ែត) (caŋ du: bɔɪr)



ខ្លួយមួយ mbuat (mbuat)



គ្រឿងភ្លេងខ្សែម្យ៉ាង ធ្វើពីដែក ជារបស់ថ្មីនៅតំបន់នេះ (gɔːŋ reːŋ / gɔːŋ ˌraːj)



គ្រឿងភ្លេងខ្សែម្យ៉ាង (សំបកឫស្សី) (gɔːŋ reːŋ)



គេវាយឃ្មោះ (bu: tur caŋ)

## ៥. ការប្រមូលផលស្រូវ<sup>១៦</sup>

ជនជាតិព្នងច្រើនជាអ្នកធ្វើស្រែ៖ ៦០ភាគរយនៃចំណូលរបស់ពួកគេគឺបានមកពីការធ្វើស្រែ ហើយជីវិតសង្គមនិង សាសនាប្រពៃណីផ្សារភ្ជាប់យ៉ាងជិតស្និទ្ធទៅនឹងវដ្ដស្រែចម្ការ។ ជនជាតិព្នងធ្វើចម្ការដោយកាប់ឆ្ការព្រៃ ហើយពួក គេទុកចម្ការចោលពីពីរទៅប្រាំឆ្នាំ ហើយត្រឡប់មកវិញពី១៥ទៅ២០ឆ្នាំក្រោយមក។ ការធ្វើស្រែ ដែលគេទើប ចាប់ផ្ដើមធ្វើនាពេលថ្មីៗក្រោយមកនេះ គឺជាការងារបន្ថែមតិចតួចបំផុត។ ការប្រមូលផល (kac) ធ្វើឡើងដោយ ការបោច (rooc) គ្រាប់ស្រូវ។ មានតែពូជស្រូវខ្លះៗប៉ុណ្ណោះ ដូចជាស្រូវដំណើប (baa m-êêt) និងស្រូវវស្សា ទើបគេប្រើកណ្ដៀវច្ឆត (reek maa nheew) ។



កណ្តាប់ស្ត្រវ (ba: bu:n)

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> bu: oho? ba: nkhut ta: tro:m mpal, jih ri: ri: bu: peh ma: co:ŋ rna:j poh lok kra:ŋ jih ri: bu: to:k ma: do:ŋ gej ma: gum nha:n ma:nchiaŋ jih ri: cho? phe: ta? gum nkhut ta: mpal doŋ, jih ri: khoh ma:

tə:m rna:j jih ri: to:k ma: do:ŋ doŋ gej ma: gum  $p^h$ e: loh lok  $nc^h$ e: jih ri: bu: prap  $p^h$ e: ma:  $c^h$ ia:w mo: lah ma:  $c^h$ ah gej ma:  $c^h$ o? ngɔ:n jem peaŋ lok kra:n bu:  $c^h$ o? gej ma: ngɔ:n ndran jaŋ lok

nche: cho? boir chur

ខាងក្រោមនេះ គឺជាការពិពណ៌នារបៀបឬកស្រូវ៖ គេយកស្រូវ (ba:) ចាក់ចូលក្នុងត្បាល់ រួចគេយកអង្រែ (co:n maij) ទៅឬក ចេញជាអង្គាម។ បន្ទាប់មកគេយកវាទៅចាក់លើ ចង្កោរ ដើម្បីអ៊ី (gum) និងស្វៃ (ncʰian) ។ បន្ទាប់មកគេយកអង្ករដែលអ៊ី (pʰeː) ហើយទៅចាក់ចូលក្នុងត្បាល់ គេយកអង្កែង (tə:m maij) ទៅបក រួចយកអង្ករនោះទៅចាក់ ក្នុងចង្អោរ រួចអំម្តងទៀត ចេញជាកន្ទក់។ បន្ទាប់មក គេជាក់អង្ករទៅក្នុងកាជាតូចឬក៏ជំ ដើម្បីយកទៅជាបាយ (pean) ។ អង្កាម គេយកទៅប្រើដើម្បីធ្វើស្រាស រីឯកន្ទក់គេយកទៅ ឲ្យជ្រុកស៊ី។



គេបោកស្រូវ (bu: rpat ba:)



អ្នកស្ដាយកាជាស្រូវ (bួu: wan cʰiaːw)

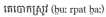


គេបោចគ្រាប់ស្រូវ (bu: rɔ:ç pla:j ba:)



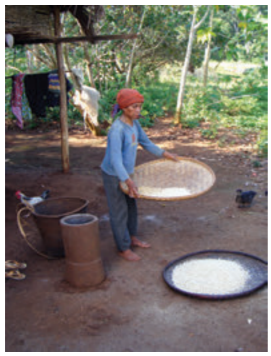
គេប្រមូលផលស្រូវ (bួu: kac ba:)







ចង្អេរ កាថា ត្បាល់់ (dom, chah, mpal)





គេបុកស្រូវ (bួu: peh ba:)

#### ៦. ដំរី

ពីដើម សំបូរដំរីណាស់ ឥឡូវមិនសូវមានដំរីទេនៅមណ្ឌលគិរី ទាំងដំរីចិញ្ចឹម ទាំងដំរីនៅក្នុងព្រៃ។ គេនៅឃើញ មានដំរីចិញ្ចឹម៥១ក្បាលនៅមណ្ឌលគិរី និងនៅសល់២៣៦ក្បាលនៅក្នុងព្រៃ<sup>១៧</sup>។

ជនជាតិព្នងមិនឲ្យដំរីកើតកូននៅក្នុងភូមិទេ។ ដំរីចិញ្ចឹមត្រូវបានគេចាប់មកពីក្នុងព្រៃនៅពេលដែលពួកវាមានអាយុ ប្រហែល៣ឆ្នាំ។ គេមិនចាប់ដំរីមកពីព្រៃបែបនេះទៀតទេ ដូច្នេះ មិនមានដំរីចិញ្ចឹមថ្មីទៀតឡើយ<sup>១៤</sup>។ ដំរីមាន លក្ខណៈពិសេសចំពោះជនជាតិព្នង។ វាជាសត្វសម្រាប់ធ្វើការដឹកជញ្ជូនដែលគេចូលចិត្តប្រើ ប៉ុន្តែក៏ជាសញ្ញា បញ្ជាក់អំពីភាពជាអ្នកមាន និងឋានៈក្នុងសង្គមផងដែរ។ ចាស់ៗមួយចំនួននិយាយរៀបរាប់ថា ដំរីជាច្រើនត្រូវបាន ពួកខ្មែរក្រហមសម្លាប់ចោល គឺដើម្បីធ្វើឲ្យប៉ះពាល់ដល់កិត្តិយសម្ចាស់របស់ពួកវា។ អ្នកចាប់និងអ្នកផ្សាំងដំរី គឺជា មនុស្សពីរក្រុមដែលគេគោរពយ៉ាងខ្លាំង។ នៅពេលដែលពួកគេធ្វើកិច្ចការចាប់និងផ្សាំងដំរី ពួកគេប្រារព្ធពិធី ពិសេសមួយចំនួន ហើយពួកគេចេះមន្តអាគមដើរព្រៃ ដែលជាមន្តអាគមពិសេសប្រើប្រាស់ដោយអ្នកប្រមាញ់ ដើម្បីជៀសវាងកុំឲ្យព្រលឹងអាក្រក់យល់ ពួកគេក៏ចេះមន្តអាគម Nguac-Nguaal ដែលជាព្រះព្រៃភ្នំ រុក្ខជាតិ ជា អ្នកការពារដំរី។ រឿងព្រេងនិទានថា ដំរីគឺជាកូនមនុស្សដែលបន្ទាប់ពីបានផឹកទឹកស្ទឹងសក្ខារៈមួយរួចមក ស្បែកវ៉ា ក៏សក ហើយឡើងក្រាស់ រួចក្លាយខ្លួនទៅជាដំរី។ បើតាមជនជាតិព្នង រឿងនេះពន្យល់ថា ហេតុអ្វីបានជាដំរី ទោះ បីជាមានទំហំ និងកម្លាំងខ្លាំងយ៉ាងណាក៏ដោយ ក៏យល់ព្រមរស់នៅជាមួយមនុស្សដែរ។ តាមពិតចាស់ៗនិយាយ ថា ដំរីស្វែងរកការរស់នៅជាមួយមនុស្ស ដោយសារនឹកដល់សភាពជាតិមុនរបស់ពួកវា។ រឿងព្រេងដែលរៀបរាប់ អំពីប្រវត្តិទំនាក់ទំនងរបស់ដំរី និងមនុស្សនេះ ពន្យល់អំពីឋានៈរបស់ដំរីដែលស្ទើរតែស្មើនឹងឋានៈមនុស្សក្នុងសង្គម ជនជាតិព្នង ហើយធ្វើឲ្យគេយល់អំពីទំនៀមទម្លាប់មួយចំនួនពាក់ព័ន្ធនឹងជីវិតដំរីនៅក្នុងភូមិជនជាតិព្នង។ នៅ ពេលដែលដំរីត្រូវបានគេយកមកចិញ្ចឹមនៅក្នុងសង្គមមួយដែលមានប្រជាជនរស់នៅក្នុងភូមិ ពួកវាត្រូវបានគេចាត់ ទុកដូចជាសមាជិកក្នុងក្រុមដែរ ហើយដោយហេតុនេះ ដំរីក៏ត្រូវធ្វើទៅតាមលក្ខខណ្ឌទំនៀមទម្លាប់របស់មនុស្ស ដូចគ្នា។ ជនជាតិព្នងធ្វើពិធីបុណ្យសពដំរីដែលស្លាប់នៅក្នុងភូមិ ដូចពិធីបុណ្យសពមនុស្សដែរ។ គេហាមមិនឲ្យដំរី កើតកូនខុសទម្លាប់ ពោលគឺកូនដែលមិនបានទទួលការប្រារព្ធពិធីចាំបាច់នានា។ កំណើតកូនដំរីចាំបាច់ត្រូវធ្វើពិធី

<sup>&</sup>lt;sup>១៧</sup> យោងតាម លោក Jack Highwood ជាមន្ត្រីអង្គការ ELIE ពាក្យកាត់អង់គ្លេសដែលសម្រាយមកថា ដំរី អ្នកស្រុក ការផ្តួចផ្តើមគំនិត និងបរិស្ថាន លោកសរសេរថា មានដំរី ព្រៃចន្លោះពី៤៥០ ទៅ៥០០ក្បាលនៅកម្ពុជា ក្នុងនោះមាន២៣៦ក្បាលនៅមណ្ឌលគិរី។ <sup>១៤</sup> លោក Mathieu Guérin បានប្រាប់ខ្ញុំថាគេអាចទិញដំរីពីរៀតណាម ជាពិសេសពីស្រុក បាន ដុង។

បន់ស្រន់សុំការសន្តោសប្រណីពីព្រះ ដូចពិធីបញ្ចៀសគ្រោះថ្នាក់សម្រាប់កូនដែលកើតក្រៅខាន់ស្លាដូច្នោះដែរ។ ក្រោយមក គេនឹងប្រារព្ធពិធី «រៀបការដំរី» ដើម្បីអោយអ្វីៗត្រូវទៅតាមច្បាប់នៃទំនាក់ទំនងរវាងព្រះ មនុស្ស និង ដំរី។ មិនមានសត្វណាផ្សេងទៀត សូម្បីតែក្របីក៏ដោយ មានឋានៈបែបនេះឡើយចំពោះជនជាតិព្នង។ រូបភាព ខាងក្រោមនេះបង្ហាញអំពីពិធីដែលគេរៀបចំធ្វើឡើងក្នុងឱកាសយកដំរីដែលម្ចាស់វាទើបទទួលបានចូលក្នុងភូមិ។



តិធីបុងស្នងដើម្បីយកដំរីមកចិញ្ចឹម នៅក្នុងភូមិ (bu: rac brah), ខ្សែ rwak ទុកចងជំរី (rche: rwak gej ma: kat rweh), ដំបងដើម្បីចាក់ជំរី (to:n kre:w gej ma: co:k rweh)



ចំណង (ចងកដំរី) (ŋleːŋ) ស្បែកជើងផ្ទាត់ (នៅកដំរី) (jeːp ncʰɔk) ខ្សែតីដែលក្មេងកាន់អង្គុយលើដំរី (mɔŋ plaːj mat ma: mhat)



លាបបាយដំណើបលើក្បាលដំរី (bួu: lɜr mʔe:t ta: bួo:k rwɛh)





យោង (wein rweh (du: mlom))

ពិធីប្រសិទ្ធីដោយប្រើឈាម ពិធីប្រសិទ្ធីដោយប្រើស្លឹកឈើ-Brooc (bu: mpeh rweh ma: mha:m / bu: mpeh ma: nha: cʰi: b̞ro:c)



ចំណងចងជើងដំរី (ŋleːŋ)



ខ្សែធ្វើអំពីស្បែកក្របី ប្រើដើម្បីចាប់ដំរី (rcʰɛ: b̞rat)



ធ្វើដំណើរដោយជិះលើខ្នងដំរី (bu: nco: rweh) - ខ្សែរ៉ុក (rcʰe: ko:), ខ្សែរ៉ុកោះ (rcʰe: kʰoːŋ), ខ្សែរ៉ុកន្ទុយ (rcʰe: ciaŋ), ក្រណាត់ក្រាលក្រោមរយាង (durr)

# ៧. ជីវិតសាសនា និងពិធីបូជា

ជីវិតសាសនា ចំពោះជនជាតិព្នង ក៏ដូចជាក្នុងវប្បធម៌ដទៃទៀតដែរ ពិតជាមានសារៈសំខាន់។ ព្រះមានចំនួនច្រើន រាប់មិនអស់ មានវត្តមាននៅគ្រប់ទីកន្លែង ប៉ុន្តែជាពិសេស នៅក្នុងព្រៃសក្ការៈ ក្នុងទឹក ផ្ទាំងថ្មធំៗ ឬទឹកជ្រោះ។ កន្លែងទាំងនេះ ដែលជនជាតិព្នង ចែកចេញជា brii nga និង brii kan គេល្បីថាគ្រោះថ្នាក់ ប្រសិនបើគេមិន គោរពបូរណភាពដែនដីនោះទេ។ ជាអាទិ៍ គេហាមមិនអោយបរបាញ់សត្វ បុកាប់ត្ការព្រៃធ្វើចម្ការនៅកន្លែងទាំង នោះទេ។ ព្រះពិតជាយកចិត្តទុកដាក់ចំពោះឯកសិទ្ធិនិងតំបន់ដែលខ្លួនគ្រប់គ្រងណាស់។ ការមិនគោរពបម្រាម (weer) គឺជាការប្រមាថមើលងាយចំពោះព្រះដែលឃើញសិទ្ធិអំណាចត្រូវគេជាន់ឈ្លី។ ដូច្នេះ គេត្រូវធ្វើការ សែនព្រេន បូជាសូមបន្ទរបន្ថយ ដោយតម្រូវទៅតាមទំហំនៃកំហុសដែលបានប្រព្រឹត្ត។ ពិធីបូជាអាចត្រូវបានគេ បែងចែកជាពិធីបូជាសូមសម្រាលកំហឹង (kuaaç) ឬជាពិធីបូជាសូមលើកលែងទោសកំហុស (kual/oop brah) ។ ពិធីបូជាសូមសម្រាលកំហឹងធ្វើឡើងនៅពេលគេប្រព្រឹត្តខុសនឹងប្រពៃណី រួមភេទជាមួយគ្រួសារឯង កូនក្រៅខាន់ស្លា មិនគោរពភាពសក្ការៈផ្នូរ ឬព្រៃណាមួយ។ ពិធីបូជាសូមលើកលែងទោសធ្វើឡើងដើម្បីសូម អភ័យទោស និងសូមសម្រុះសម្រួលជាមួយព្រះ ជាពិសេសទៅតាមរដូវនិងដំណាក់កាលផ្សេងៗនៃការធ្វើស្រែ ពេលសាបព្រួស ពេលប្រមូលផល ឬរដូវចូលឆ្នាំថ្មីជាដើម។ ពិធីបូជា ក្រៅពីមានមុខងារក្នុងសាសនា ក៏មានតួនាទី សំខាន់នៅក្នុងសង្គមផងដែរ។ អ្នកភូមិគ្រប់គ្នាសុទ្ធតែនាំគ្នាទៅចូលរួម។ ការរៀបចំ ជាញឹកញយ មានភាពធំ អ៊ឹកធឹក និងធ្វើរួមគ្នា។ ចម្រៀងនិងសុន្ទរកថា ដែលគេឮនៅក្នុងពិធីបូជាធំៗ មានអត្ថន័យបង្ហាញអំពីការរួបរួមគ្នា នៅក្នុងក្រុម និងភាពសាមគ្គីគ្នារវាងសមាជិកក្រុម។ ការចែកសាច់ និងជូនបាយដំណើបមួយដុំដល់ភ្ញៀវ ពង្រឹង កាន់តែខ្លាំងនូវអារម្មណ៍ថាពួកគេស្ថិតនៅក្នុងសហគមន៍នោះតែមួយ។ វាមានអត្ថន័យដូចគ្នាដែរចំពោះការបន់ ស្រន់នៅមាត់៣ង និងការចែកស្រាស។ ខាងក្រោមនេះគឺជាការពន្យល់របស់លោកតាណ៏ឈើប ស្ដីអំពីពិធីបុណ្យ សាសនា។ ការពន្យល់ទីមួយបញ្ជាក់អំពីវត្តមានជាប់ជាប្រចាំនូវលក្ខណៈសក្ការៈ ការពន្យល់ទីពីរពិពណ៌នាអំពីពិធី បូជាដ៏សំខាន់មួយ ហើយបង្ហាញអំពីសាមគ្គីភាពរវាងអ្នកភូមិ និងការរៀបចំពិធីបុណ្យដ៏សំខាន់នោះ។

## ៧.១. ទំនាក់ទំនងជាមួយព្រះ<sup>១៩</sup>

ស្ថានភាពដែលបង្ហាញជូនខាងក្រោមនេះ ត្រូវជៀសវាងដាច់ខាតក្នុងទំនាក់ទំនងជាមួយព្រះ បើមិនដូច្នោះទេ គេ នឹងធ្លាក់ខ្លួនឈឺ។ ករណីញឹកញាប់ជាងគេមានដូចតទៅនេះ៖ ការដែលមិនធ្វើឲ្យបានត្រឹមត្រូវទៅតាមរបៀបរបប នៃពិធីសែនព្រះស្រូវ ការដែលក្មេងស្រីម្នាក់មានផ្ទៃពោះដោយគ្មានប្ដី ការដែលមិនគោរពតាមទំនៀមទម្លាប់ពេល កាប់ឆ្ការចម្ការនិងកន្លែងមួយដែលព្រះកាចសាហាវថែរក្សា ការដែលមិនគោរព៣ក្យសន្យាជាមួយព្រះ។ មាន បញ្ហាទំនៀមទម្លាប់មួយចំនួនធំដែលយើងធ្លាប់ដោះស្រាយ។ ប្រសិនបើយើងមិនដោះស្រាយទេនោះ ជំងឺនឹងកើត មានឡើងភ្លាម អាចរហូតដល់ស្លាប់ទៀតផងក្នុងករណីខ្លះ ទំនៀមទម្លាប់តម្រូវឲ្យយើងធ្វើពិធីសែនស្រាដល់ព្រះ ហើយប្រសិនបើយើងធ្វេសប្រហែសមិនបានធ្វើទេនោះ ប្រាកដជាមានជំងឺមិនខាន។ គ្រប់ពិធីទាំងអស់ត្រូវតែធ្វើ ឲ្យបានត្រឹមត្រូវទៅតាមទំនៀមទម្លាប់ប្រពៃណី ទោះបីជាពិធីនោះមានទំហំប៉ុណ្ណាក៏ដោយ ទោះបីជាការសែនជ្រូក គោ ឬក្រប៊ីក៏ដោយ។ ការដែលភ្លេចសែនអាចបណ្តាលឲ្យឈឺ។ ការដែលរៀបចំពិធីមួយដោយមានមធ្យោបាយ តិចតូចពេក ដូចជាសែនតែមាន់មួយក្បាលជាដើម នឹងបណ្តាលឲ្យឈឺ។ ប្រសិនបើព្រះចង់បានជ្រូកមួយក្បាល ហើយបើតាមទំនៀមទម្លាប់គេត្រូវធ្វើពិធីសែនជ្រូក គេត្រូវតែសម្លាប់ជ្រូកដើម្បីសែន បែបនោះជំងឺនឹងជាទៅវិញ។ យើងធ្លាប់បន់ស្រន់ហៅព្រះ ឬក៏មានទំនាក់ទំនងជាមួយព្រះ តាមប្រពៃណី ស្ថានភាពដែលគេបន់ស្រន់ហៅព្រះ មានច្រើននិងប្លែកៗគ្នា។ តទៅនេះ គឺជាអ្វីដែលកើតមានឡើង ៖ ព្រះដែលពាក់ព័ន្ធបង្ហាញពីការមិនសប្បាយ ព្រះទ័យរហូតដល់ក្រៅតំបន់របស់ព្រះអង្គ។ ព្រះស្រូវបញ្ជូនកំហឹងរបស់ព្រះអង្គទៅឲ្យព្រះភ្នំ។ ប្រសិនបើគេរកគ្រូ មកអោយមើលជំងឺដោយប្រើជុំគ្រីស្គាល់មើល គេនឹងឃើញថា ព្រះស្រូវនិងព្រះភ្នំមានកំហឹងក្រេវក្រោធ ព្រោះគេ មិនបានធ្វើពិធីសែនព្រេនជូនតាមដែលគេត្រូវធ្វើ។ ភ្លើងធ្វើអោយស្រូវឆេះអស់ ព្រះខឹងខ្លាំង ស្រូវលិចទឹកអស់ ព្រះ ខឹងខ្លាំង ព្រះធ្វើអោយមនុស្សឈឺ។ ព្រះជនជាតិព្នងដែលល្បីទូទាំងស្រុកព្នង នៅម្ដុំភ្នំ គឺព្រះ Jaang ។ គេបន់ស្រន់ ហៅព្រះនេះញឹកញាប់ណាស់ តាំងពីបុរាណកាលមក នៅគ្រប់ទីកន្លែងក្នុងស្រុកព្នង។ ព្រះទីមួយក្នុងចំណោមព្រះ ទាំងអស់មានឈ្មោះ Jaang មនុស្សម្នាគ្រប់គ្នាបន់ស្រន់ហៅព្រះនេះញឹកញាប់ណាស់។ គេបន់ស្រន់ហៅព្រះនេះ គ្រប់ទីកន្លែង ដែលគេប្រារព្ធពិធីសែនព្រេនអោយព្រះ រៀងរាល់ឆ្នាំ រៀងរាល់រដូវ រាល់ពេលដែលធ្វើពិធីសែនព្រេន អោយព្រះ។

ពួកគេដើរនៅក្នុងព្រៃ រកបាយស្រូវថ្មី ថ្នាំជក់ដើមសន្លឹក ទាក់ទងជាមួយព្រះ ហើយសុំព្រះនោះដែលមានព្រះនាម ជាព្រះភ្នំដែលគេស្គាល់ឈ្មោះតៗរៀងមក។ ព្រះ Jaang នេះហើយដែលសំដែងអំណាចអភិនីហារសាហាវជាង

<sup>&</sup>lt;sup>១៩</sup> សូមមើលឧបសម្ពន រឿងនិទាន ៥. nti:l na:w ndrap dah brah, ទំព័រ ១៥៦, ដកស្រង់ចេញពីសៀវភៅ «Éléments de langue phnong », ទំព័រ ១៤៧-១៤៩

គេ ប្រសិនបើគេច្រឡំអ្វីមួយក្នុងពេលសែនព្រេន ប្រសិនបើគេមិនគោរពតាមបញ្ជាព្រះនេះទេ យើងដែលជា មនុស្សលោក ប្រាកដជាធ្លាក់ខ្លួនឈឺខ្លាំងមិនខាន។

## ៧.២. ការរៀបចំស្រោចទឹក ជម្រះកាយ ចំពោះព្រះតូចតាច ព្រលឹងស្រូវ<sup>២០</sup>

របស់របរដែលគេធ្លាប់រកនិងប្រើដើម្បីធ្វើពិធីសែនព្រលឹងស្រូវ យើងសូមរៀបរាប់ជូនដូចខាងក្រោមនេះ៖ គេទៅ រកមេក្របី ឬក្របីធំមួយក្បាល គេទៅរកមេគោ ឬគោឈ្មោលមួយក្បាល។ ម្ចាស់ផ្ទះប្រើក្មេងស្រីបីនាក់ គាត់ក៏ប្រើ ក្មេងប្រុសបីនាក់ដែរ ស្រីៗទៅកាប់ឈើរយៈពេល៦ថ្ងៃ ពួកគេកាប់បាន៦ពំនុក ហើយទន្ទឹមនឹងនោះ ពួកគេនឹងបុក ស្រូវបីកាផាធំៗ។ ប្រុសៗទៅកាប់បុស្ស៊ី rlaa ដើម្បីធ្វើបង្គោលទ្របន្ទះ ndrööng កាប់ចុងបុស្ស៊ី កាប់ដើម rmuan ដើម្បីធ្វើការតែងលំអ គេហៅថា rbleep ។ ពួកគេទៅរកស្លឹកឈើ Chhaa ដើម្បីព្យួរនឹងបង្គោលឫស្សី កាប់កូនឈើដើម្បីធ្វើរបងការពារក្របីបុគោ។ ពួកគេទៅរកដើមឈើ Blaang ដើម្បីចងគោបុក្របី។ ពួកគេកាប់ កូនឈើ៦ដើម ស្នឹង៣ដើម្បីចងគោ ស្នឹង៣ដើម្បីចងក្របី ស្នឹងមានទំហំប៉ុនដើមដៃ ប្រវែងខ្ពស់ជាងកម្ពស់មនុស្ស ដើម្បីចងខ្សែដែលគេចងជុំវិញកក្របី។ គេកាប់ឫស្សី Glee ដើម្បីធ្វើគ្រៃ កន្លែងដែលគេអង្គុយដើម្បីបន់ស្រន់ហៅ ព្រះ នៅមុខផ្ទះជិតទ្វារ។ បន្ទាប់មក គេកាប់ឫស្សី Rlaa បួនបំពង់ បំពង់ឫស្សីនីមួយៗត្រូវមានភ្នែក៦។ គេយក ឈើមួយកូនដុំវាយបញ្ចូលទៅក្នុងបំពង់ឫស្សី គេចោះភ្នែកឫស្សីទាំងប្រាំ ហើយទុកតែភ្នែកមួយនៅខាងក្រោមគេ គេធ្វើបែបនេះចំពោះឫស្សីទាំងបួនបំពង់។ បន្ទាប់មកគេទៅរកដើមឈើ ជីកដាំដើមឈើនោះក្នុងដី ដើម្បីទប់បំពង់ ទឹកដែលគេដាក់ជិតដើមឈើទាំងនោះ។ គេកាប់ឫស្សី Glee ដើម្បីធ្វើបន្ទះកៀបសាច់ក្រកអាំង។ នៅពេលអ្វីៗធ្វើ រួចរាល់ហើយ នៅពេលគេត្រៀមរៀបចំរួចអស់ហើយ គេទៅប្រាប់គ្រប់គ្រួសារនៅក្នុងភូមិ គេបញ្ជាឲ្យអ្នកភូមិមក ទាំងស្រី ទាំងប្រុស ទាំងចាស់ ទាំងក្មេង គ្រប់គ្នាមកផ្ទះព្រះ។ បន្ទាប់មក ពួកគេឲ្យក្មេងប្រុសៗយកគោនិងក្របី ដែលចងនឹងបង្គោលឈើ Blaang ទៅ។ គេយកកូនជ្រូកមួយក្បាល ស្រាសមួយពាងទៅដាក់ជិតបង្គោលចង ក្របី ជិតបង្គោលចងគោ។ គេចាក់ទឹកជិតពាងស្រា គេដំបំពង់មួយចូលទៅក្នុងដីកន្លែងគេចាក់ទឹកនោះ គេចងកូន ជ្រូក គេយកឈាមវា គេបន់ស្រន់ហៅព្រះជិតបង្គោលចងគោនិងក្របី។ ពួកគេសុំព្រលឹងគោនិងក្របីយកឈាម ពួកវាដើម្បីបន់ស្រន់និងអង្វរព្រលឹងស្រូវ សូមឲ្យព្រលឹងស្រូវចុះមកសេពសោយ។ នៅយប់នោះ ពួកគេផឹកពេញ មួយយប់ទល់ភ្លឺ ស្អែកឡើងនៅពេលមេឃភ្លឺ ពួកគេហៅកូនៗទាំងស្រី ទាំងប្រុសបែងចែកការងារអោយ។ ពួកគេ ទៅរកក្មេងប្រុសៗអោយបានបីនាក់បន្ថែមទៀត មកដងទឹកនិងយកស្រាពីក្នុងផ្ទះ។ ប្រុសៗបីនាក់ផ្សេងទៀត សម្លាប់គោនិងក្របីនៅខាងក្រៅ ក្នុងទីធ្លា ខាងក្រោម។ នៅពេលគេវះពោះសត្វទាំងនោះ អ្នកផ្សេងទៀតក៏ជួយវះ

<sup>៉េ°</sup>សូមមើលឧបសម្ពន្ធ រឿងនិទាន ៦. ndrap to? um da:k ko:n brah hue:n ba:, ទំព័រ ១៥៧ ដកស្រង់ចេញពីសៀវភៅ «Éléments de langue phnong», ទំព័រ ១៧១-១៧៥

ដែរ នៅពេលនោះ មនុស្សចាស់ម្នាក់ក៏ចេញមក គាត់ជាម្ចាស់ផ្ទះ គាត់ចែកសាច់និងរៀបចំធ្វើសម្លភ្លាមជូនភ្ញៀវ ពិសា។ គាត់យកសាច់ក្រហមល្អមួយដុំ ថ្លើម និងសួត ហើយប្រាប់ឲ្យក្មេងប្រុសៗទៅរកពោះវៀនក្របី។ ពួកគេ សំអាតពោះវៀនដោយធ្វើមិនឲ្យបែក លាងសំអាតលាមកទាំងអស់ ហាន់សាច់និងថ្លើមជាជុំតូចៗ។ បន្ទាប់មក ស្រីៗបុកគ្រឿងដើម្បីលាយគ្នាឲ្យសព្វ រួចដាក់អំបិលក្នុងគ្រឿងដើម្បីអោយមានរសជាតិប្រៃដូចធម្មតា។ គេច្របាច់ គ្រឿងអោយជ្រាបចូលក្នុងសាច់ គេច្រកសាច់ទាំងអស់ទៅក្នុងពោះវៀនក្របីធ្វើយ៉ាងណាឲ្យពេញពោះវៀនទាំង អស់ គេកៀបសាច់ក្រកនៅក្នុងបន្ទះហើយអាំងនៅលើភ្លើង។ បន្ទាប់មក ចាស់ៗឲ្យក្មេងៗកាត់កន្ទុយក្របីមួយដុំ ឬ កន្ទុយគោមួយជុំ យកទៅដោតនៅលើបង្គោលដែលគេចងគោនិងក្របី។ គេយកឈាមគោ ឈាមក្របី ស្រានៅ ក្នុងពាងក្នុងផ្ទះ ហើយគេបន់ស្រន់ហៅព្រះនៅជិតបង្គោលចងគោនិងក្របី។ បន្ទាប់មក គេទៅយកក្បាលគោឬ ក្បាលក្របីនៅក្នុងផ្ទះដាក់នៅលើដីជិតពាងស្រា គេរៀបចំចម្អិនថ្លើមក្របី ថ្លើមគោ ពេលវាឆ្អិនល្អហើយ គេកាប់វា ជាដុំតូចៗដាក់នៅក្នុងចាន ហើយយកទៅលើជង្រុកស្រូវ។ គេកាត់ njoh តូចៗ យកទៅដោតលើបាយ គេយក ឃ្លោកទឹកមួយ ព្រមទាំងបាយដំណើប ច្រកស្រា៥ ឬ៦ដប យកបាយមួយចាន ទៀនមួយដើម យកឈាមក្របី ឈាមគោ យកកែវទៅផឹកស្រានៅលើជង្រុកស្រូវនោះ នៅពេលគេបន់ស្រន់ហៅព្រះនៅក្នុងជង្រុកស្រូវ ចាស់ៗ ជឹកស្រាម្នាក់មួយកែវ គ្រប់គ្នាដែលឡើងទៅក្នុងជង្រុកស្រូវជឹកម្នាក់មួយកែវ។ បន្ទាប់មក គេយកឃ្លោកទឹកមួយ គេ ចាក់ទឹកទៅលើស្រូវហើយស្រែកថាហឺៗៗ គេទៅយកថ្លើមក្របី ដែលគេបានស្ងោរចម្អិនរួចហើយ គេហុចបន្តម្តង ម្នាក់ៗ ហើយស្រែកថាហឺៗៗ។ ពេលគេផឹកស្រាអស់ពីដបហើយ គេក៏ចុះមកលើដីទាំងអស់គ្នាវិញ។ បន្ទាប់មក គេយកឈាមគោនិងឈាមក្របីទៅលាយគ្នា គេយកឈាមគោនិងឈាមក្របីទៅដាក់នៅលើត្រចៀក៣ង។ ក្បាលគោត្រូវនឹងបីពាង ក្បាលក្របីត្រូវនឹងបីពាង សរុបទាំងអស់៦ពាង គេសែនហើយ ផឹកបីពាងនៅមុខក្បាល នីមួយៗ។ បន្ទាប់មកគេបន់ស្រន់រកព្រះស្រូវ នៅជិត៣ងដែលគេដាក់ឈាមគោនិងឈាមក្របីនៅលើត្រចៀក គេ បន់ស្រន់ហៅព្រះស្រូវទាំងអស់គ្នា ក្នុងរយៈពេលគេចម្អិនសាច់រយៈពេលកន្លះម៉ោង។

ក្មេងស្រីៗ និងក្មេងប្រុសៗផឹក ពួកគេផឹកច្រើន ផឹកពេញមួយយប់ទល់ភ្លឺ ពេលដែលព្រះអាទិត្យរះខ្ពស់បំផុត ពី ម៉ោង១០ ទៅម៉ោង១២ព្រឹក កូនចៅរបស់ម្ចាស់ដើមបុណ្យកាត់សាច់ក្រកជាជុំតូចៗប្រវែងប្រមាណជាពីរថ្នាំងដៃ។ កូនចៅម្ចាស់ផ្ទះទាំងអស់ទៅយកសាច់ក្រក ទៅយកបាយដំណើប ហើយជូនឪពុកម្ដាយពួកគេពិសា។ ពួកគេបន់ ព្រះសុំសំណាងឲ្យឪពុកម្ដាយពួកគេ នៅពេលឪពុកម្ដាយពួកគេធ្វើស្រែ សុំឲ្យឪពុកម្ដាយពួកគេទទួលបានស្រូវពីរ ឬបីរយកាជាក្នុងពេលប្រមូលផលនៅថ្ងៃមុខ បន្ទាប់មកឪពុកម្ដាយជូនម្ហូបអាហារដល់កូនៗវិញម្ដង ហើយនិយាយ ទៅកាន់កូនៗថា ៖ ពួកឯងជាបងប្អូននឹងគ្នា កូនៗទាំងអស់គ្នា ត្រូវធ្វើស្រែ ពួកឯងនឹងមានស្រូវគ្រប់គ្រាន់ដើម្បីលក់ ដើម្បីដូរយកគោនិងក្របី កុំខ្ជិលអោយសោះ ត្រូវខ្មាសអ្នកផ្សេងនិយាយដើម។ បន្ទាប់មក ពួកគេចែកសាច់ក្រក គ្រប់ៗគ្នា យកស្រាមួយ៣ងទៀត ជូនឪពុកម្ដាយពួកគេផឹក ឪពុកម្ដាយជីកមុន រួចកូនចៅផឹកតាមក្រោយ។ គេ

អោយក្មេងស្រីៗ និងប្រុសៗផឹកទាំងអស់គ្នា គ្រប់គ្នាសប្បាយទាំងអស់គ្នា និយាយចំអន់គ្នាលេង រីករាយក្អាកក្អាយ ទាំងអស់គ្នា គេយកឃ្មោះប្រគំជាភ្លេង អ្នកខ្លះច្រៀងឆ្លើយឆ្លងគ្នា។ នៅពេលនោះគេចែកសាច់អោយគ្រប់ៗគ្នានៅ ក្នុងភូមិ យប់នោះ គេផឹកពេញមួយយប់ នៅពេលស្រាអស់រសជាតិហើយ គេក៏ត្រឡប់ទៅផ្ទះវិញរៀងៗខ្លួន។ ព្រឹក ថ្ងៃបន្ទាប់ គេយកស្រាមួយ៣ងអោយកូនចៅទាំងស្រី ទាំងប្រុស កូនចៅដែលគេខ្ចីយកទៅប្រើ។ គេយកសាច់ឲ្យ ពួកគេ យកស្រាឲ្យក្មេងស្រីៗ និងក្មេងៗទាំងនេះ ពួកគេផឹកមុន។ បន្ទាប់មក គេផ្ដល់ដំបូន្មានអំពីសុជីវធម៌អោយ ក្មេងៗទាំងអស់នោះ នៅពេលស្រាអស់រសជាតិ ពួកគេក៏ត្រឡប់ទៅផ្ទះវិញ។



សម្លាប់ក្របីដោយប្រើពូថៅ (co:k rpu: ma: cʰuːŋ)



សម្លាប់បុជា បរិច្ចាគដោយសារមិនគោរពផ្នូរ (ja:n brah pʰa:n, kua:ç mo:c bla:ŋʰº)



បន់ស្រន់នៅមុខបង្គោលឆ្លាក់ដោយ nioh (បន់ស្រន់ដល់ព្រលឹងស្រូវ) (rac brah ta: ngoŋ nyoh ba:)



បន់ស្រន់នៅមាត់៣ង បន់ស្រន់សូមសម្រាលទោស (rac b្rah ta: bor jan)

២១ ន័យមួយពាក្យៗ៖ ធ្វើ បុណ្យ ព្រះ ស្លាប់ ធ្វើ សែនព្រេន ផ្នូរ (ក្ដារមឈូសធ្វើពីឈើ blaang )



អ្នកបន់ជូនបាយដំណើបមួយក្ដាប់ដល់អ្នកចូលរួម (təmcʰiam mʔeːt)



សែនសណ្តែកបាយលាយបាយដំណើប (təmchiam wa:n la:j m?e:t)



សែនសណ្ដែកបាយលាយបាយដំណើប (təmcʰiam wa;n la:j mʔe:t)



ពិធីបន់ស្រន់ដល់ព្រលឹងស្រូវ (Ja:n hue:ŋ ba:)





mpɔ:p និង សាច់ចង្កាក់ (mpɔ:p, puac mpam)



រូបភាពលំអិតនៃបង្គោលសែនព្រេន (ngɔŋ ɟa:n b̞rah)



ការតុបតែងពិធី សម្រាប់ការសែនព្រេនតូចតាច (ndra:k ba: o:p brah je?)

រូបចម្លាក់មនុស្ស និង nu:n (kɔ:n nu:ç kɔ:n nu:n)



សូមមើលរូបគំនូរ H14 (ngon kls:k)





ព្រះកេសព្រះ (bock buc)<sup>២២</sup>

bu: ja:n bo:k bu: i: nej gej ma: kʰst rlɔk ncar kʰej pʰa:m rno:k ba: ho:m ɛ: jeʔ jeʔ bu: ja:n ma: iar nha;n ndran jan jeʔ bu: kual lah cra:ç ba: របស់នេះធ្វើដើម្បីសម្លាប់សត្វល្អិត ជង្គូវ rlɔk និង កណ្ដៀរនៅខែសីហា ពេលដែលស្រូវនៅតូច។ គេសែនមាន់និងស្រាមួយ៣ង ពិធីសែននេះមានឈ្មោះថា cra:ç ba:



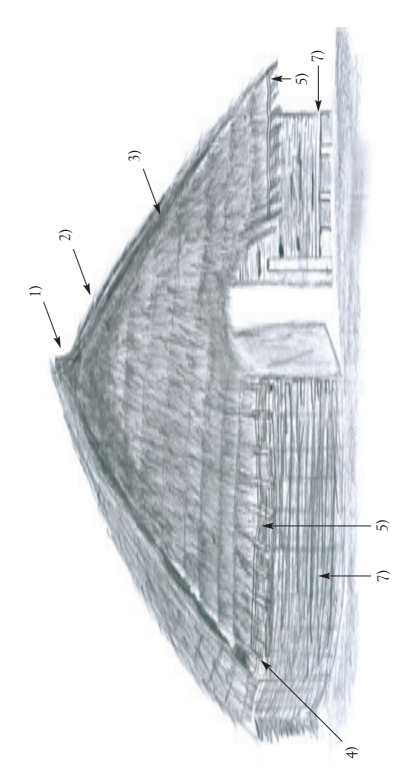
គេដំបង្គោលបញ្ចូលក្នុងដីដោយប្រើ ndrak ba សម្រាប់ពិធីសែនព្រេនតូចមួយ



ពិធីសែនព្រេនជិតអណ្ដូង (Ja:n brah ta: ndrəm da:k) ២៣

២៣ b្គបៈ ja:n brah ta: ndrom da:k mo:k geh na:w ji: bួu: nuç to:m bo:n ja:n ma: ndro:k mo: lah rpu: lah mo: ji: bួu: ja:n dɔ:m geh dɔŋ an brah ndɔm da:k ma: mot kɔm pe? kɔm cʰe: គេសែនបែបនេះនៅពេលដែលមានជំងឺក្នុងភូមិ គេសែនគោ ឬក្របី។ គេក៏ធ្លាប់សែនបែបនេះដែរគ្រាន់តែដើម្បីសូមអោយព្រះជួយការពារនិងនិងធ្វើអោយក្មេងៗក្នុងភូមិឆាប់ធំ។ គេ ធ្វើវាអំពីឫស្សី gle: ព្រលឹងស្រូវធ្វើដំណើរ ទៅនៅលើ tum ។

# ៨. រូបគំនូរ



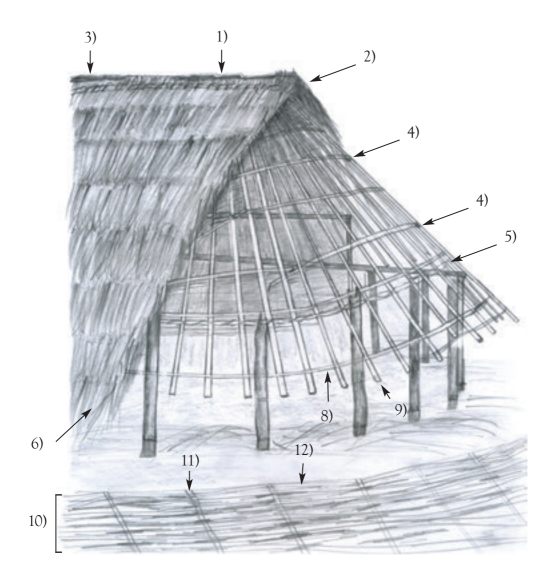
A) cuam sej

5) ngap (6) mpouj (7) migun (8) tog guan

bo:k cɔr
 cɔr (nta? ja:)
 mbuŋ (ja:)
 mpaŋ

#### B) jain jej

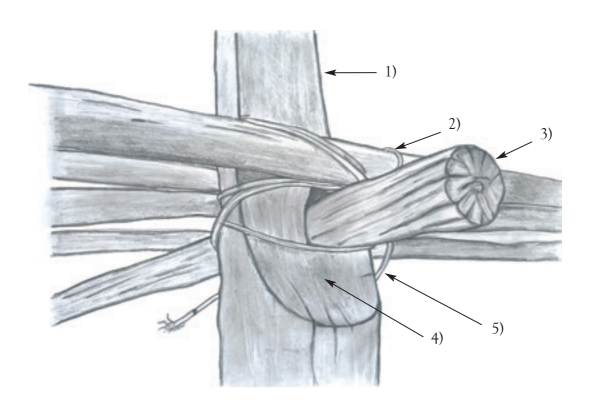
1) che:k ja:4) ngap (phah gle:)7) meh10) mpi:r2) ja: du: peat5) nuan8) ngap11) ngon3) rna:n nka:r6) cian ja:9) mpan12) rna:n



## C) jain jej

1) mεh

- 3) nɨjɔ:m ntur ba: 5) rcʰɛ: rɛh
- 2) rg3l 4) lock trocm

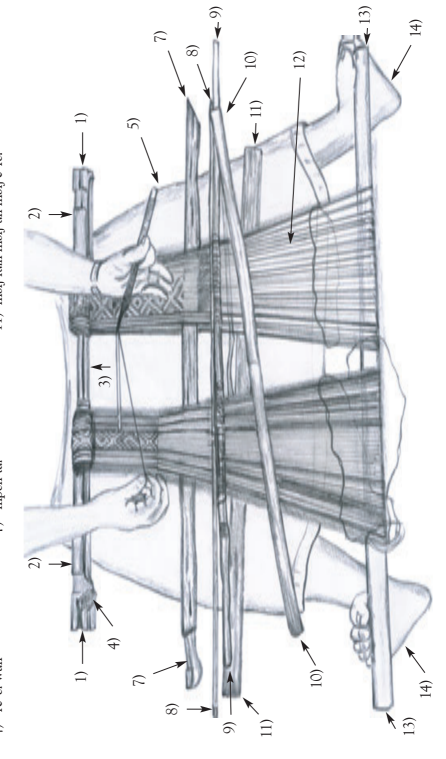


# D) Joy c<sup>h</sup>ur nak c<sup>h</sup>ar 1) Joy c<sup>h</sup>ur 2) may Joy c<sup>h</sup>ur 3) may mpraap Joy c<sup>h</sup>ur 4) rc<sup>h</sup>ɛ: wan

- mon rna;n klom bra;j 5) mon ndro: brazi
  - 6) we:l
    7) mpeh ta:

12) brasj rnaŋ 13) maŋ tram 14) Joŋ tram

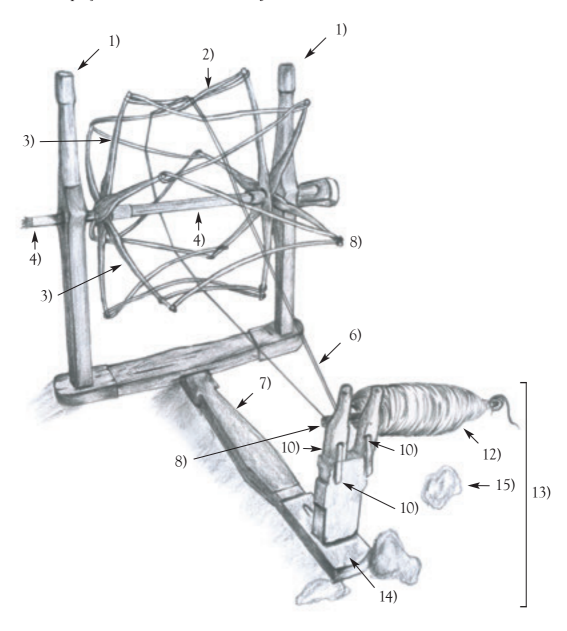
- 8) may ceh
  9) may nka:
  10) may ja:k
  11) may lu:n may uh may c<sup>h</sup>re:



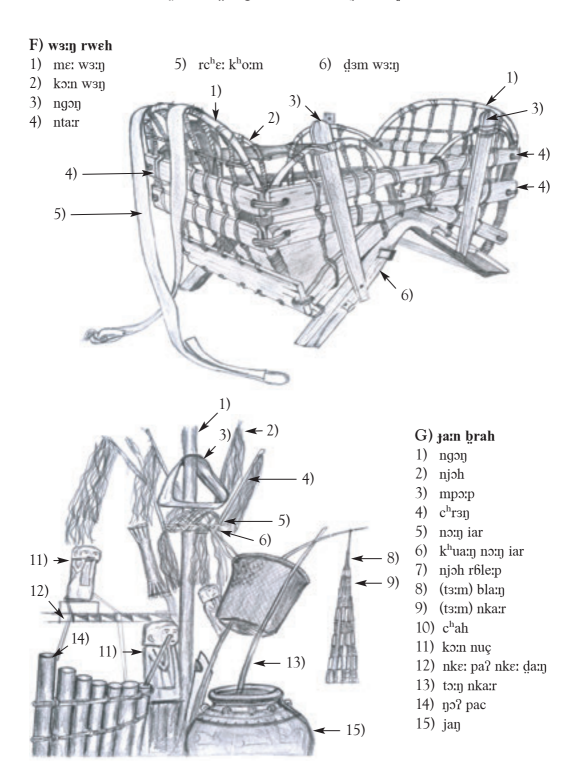
#### E) khon ruij braij

- 1) ngoŋ
- 2) druŋ
- 3) ntair
- 4) glo: / to:ŋ rnu:ŋ
- 6) rche: poiç / rche: ruic
- 7) dзm k<sup>h</sup>эŋ
- 8) pla:j mat draŋ
- 9) dran / mon dran
- 10) bosk дз:р (јз:р)
- 11) to:r ε:ŋ

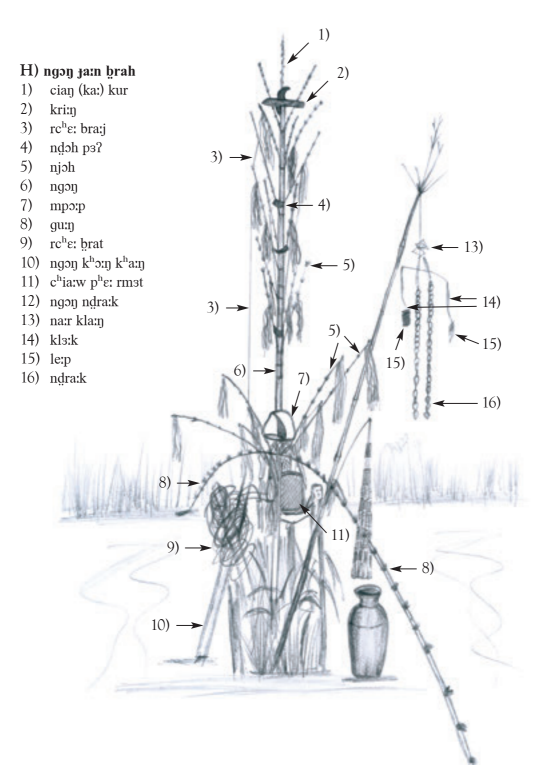
- 12) bra:j nlo:n
- 13) det khon
- 14) <sub>J</sub>oŋ
- 15) mli:



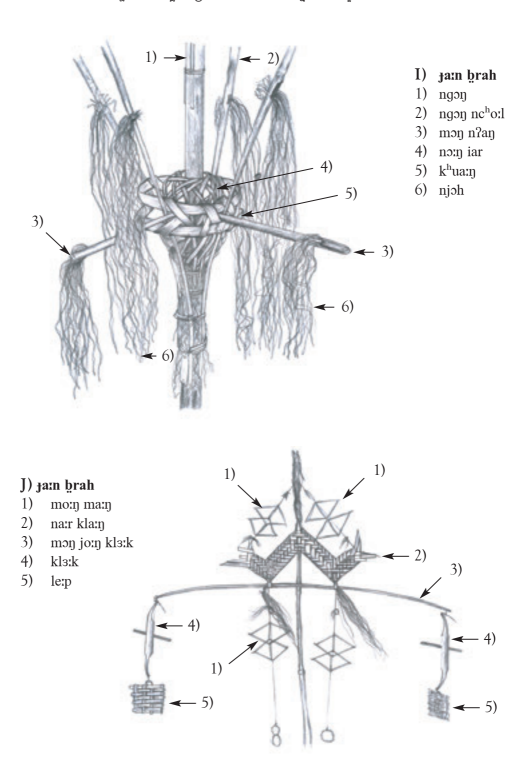
## ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ជនជាតិព្នងនៅមណ្ឌលគិរី



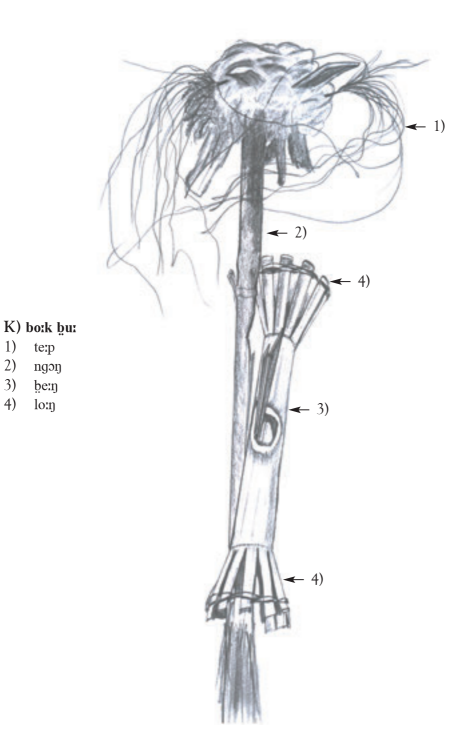
## ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ជនជាតិព្នងនៅមណ្ឌលគិរី



# ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ជនជាតិព្នុងនៅមណ្ឌលគិរី



# ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ជនជាតិព្នុងនៅមណ្ឌលគិរី



1) 2)

3)

4)

te:p

ben

lo:ŋ

# ៤.១.ការអត្តាធិប្បាយនិងការពន្យល់

- G-3,H-7)mpo:p bu: អ្a:n ru:p no:n iar te? puac iar m?e:t nuan ma: chran puac mpo:p chran to:r cian rpu: mo: lah ndro:k kla:m kla:m choh pla:j nu:ç bu: te? bu: te? chran i: nej ma: mpo:p an hue:n ba: ma: cha: cian to:r kla:m choh bu: jo:n gej ma: អun an i: me? mba? hue:n ba: :
  គេធ្វើ mpo:p របៀបដូចទ្រុងមាន់។ គេដាក់សាច់មាន់ បាយដំណើប ខ្សែមួយ និងសាច់ចង្កាក់ នៅលើ នោះ។ សាច់ចង្កាក់នេះមាន សាច់ស្លឹកត្រចៀក កន្ទុយគោ ឬ កន្ទុយក្របី ព្រមទាំង ថ្លើម សួត និង បេះ ដូង។ គេដាក់នៅលើ mpo:p ដើម្បីអោយព្រលឹងស្រូវអាចសេពសោយបាន ចំពោះកន្ទុយ ត្រចៀក និងសួត គេព្យួរនៅកន្លែងនោះ ដើម្បីសែនអោយម្ដាយនិងឪពុកព្រលឹងស្រូវ។
- H-8) jur ha:w, hue:ŋ ba: ha:w kal3: tum : ជណ្តើរសម្រាប់អោយព្រលឹងស្រូវឡើង និង ចុះ។ គេ ធ្វើវាពីឫស្សី ដើម្បីអោយព្រលឹងស្រូវអាចឡើងនិងអង្គុយបាន។
- H-8) tum : ntuk hue:ŋ ba: gu? mpo:p no:ŋ iar kʰua:ŋ gu:ŋ lɛ? rŋɔ:c je:ŋ tum : tum :
  ជាកន្លែងដែលព្រលឹងស្រូវអង្គុយ វាមានបន្ទប់ដូចតទៅនេះ៖ mpo:p, no:ŋ iar, le kʰa:ŋ gu:ŋ
- H-16) ndra:k ba: : ខេ? rŋɔ:c le:p na:r kla:ŋ kual lah ndra:k ba: : le:p និង na:r kla:ŋ គេ ហៅថា ndra:k ba:.
- H-12) ngoŋ nd̞raːk ɟaːn maː gleː geh nd̞ɜː pram ntiːl nd̞raːk rwak naːr klaːŋ rpuː b̞ɛː klɜːk ː

  គឺជាបង្គោលឫស្សី gleː ដែលមានផ្នែកដូចតទៅនេះ៖ nd̞raːk rwak naːr klaːŋ (ស្លាបសត្វខ្លែង)

  rpuː(រូប) ក្របី b̞ɛː រូបចម្លាក់ពពែ និង kʰlɜːk
- G-5) khuan non iar : gej ma: geh rup ueh ma: uin : ជារបស់់ត្បតែង
- G-11) ko:n nuç : kal e: bu: mbs:j chas bu: nuç i:as dan geh bu: ks:t ta:n bu: kual

## ទិដ្ឋភាពនៃវប្បធម៌ប្រពៃណីរបស់ជនជាតិព្នងនៅមណ្ឌលគិរី

kɔːn nuç kɔːn nuːn : កាលពីដើម គេយល់សប្តិ គេយល់សប្តិឃើញមនុស្ស គេធ្វើរូបចម្លាក់តំណាង អោយមនុស្ស គេហៅវាថា kɔːn nuç kɔːn nuːn

- G-12) nke: pa? nke: dain :bu: jain rnoik jain brah ba: chreh ndroik mo: lah rpu: : គេធ្វើនៅពេលសែនគោប្បក្របី
- G-14) ភ្លេខ pac dan tuin nke: prai gej mai to? daik ndran neit : គេប្រើដើម្បីចាក់ផឹក និងផឹក
- G-13) to:n nka:r gej ma: ne:t ndran : 10) to:n nka:r : បំពង់ឫស្សី គេប្រើសម្រាប់ផឹក
- G-11) to:n ju:r gej ma: ju:r ndran bu: cho? to:n ju:r an ma: tro:m rcok gej ma: təmpa? ma: bu: :
  to:n ju:r ជាបំពង់សម្រាប់បង្ហូរ គេប្រើដើម្បីចាក់ស្រាទៅក្នុងដប ដើម្បីផឹកជាមួយភ្ញៀវ

# ANNEXES / ឧបសម្ពន្ធ

# RÉCITS ORIGINAUX EN LANGUE BUNOONG រឿងនិទានជាភាសាព្នងចម្លងចេញដោយប្រីសញ្ញាសម្លេង

### 1 / 9. <sub>J</sub>εj korram

jaj tom nklan ngun bu: Pan kon ran 60m guP jej pan jon paç lanç tot jat man pram lanç dan le? je:n pram bo:n ja: mo: lah jat bo:n ja: ?ah mo:n 60:n la:n ja:nbah cia:w bah ma: bah dən bah lə: ta:n təj tum pan ko: ra:n cua:n bu: nucndrən kalə: gre: bah tə:m gre: tot co:n gre: pan kot jan kuon kuat njoh kot kala: mpan bah cia:w gre: ntu? †row ko: ra:n ns:m nkla:n ngu:l gre: ntuk bic nac nha:n ntuk ta:n ka:r kual brah ?ap nti:l ta: neh ntuk c<sup>h</sup>un ʔun geh c<sup>h</sup>ɨ:ŋ kuoŋ kalɜ: ndrɜ:ŋmua;j ma: teʔ ndɜ: ʔok nti:l c<sup>h</sup>ah wa:ç do:ŋ chiarw rche: ndrock rche: rpu: tuçchu:n karw karw ta:n tur ba: bu: ?an kals: ciarw ma: gu:n ha;w bu; te? dron nti;l ba; qu;n ha;w cho? ba; ta; nkla;n nqu;l +3i ha;w kal3; bah ma; qre; ntuk trow ko:ndroh nha:n ma: bu: nac droh ntuk bic du: trow ndrs:n csn nha:n go:n dac ma: frow pan ns:m ndrs:n pean dac ma: frow ks:n droh pan ntuk chun ʔun ngs:n pean ta: nom ntur ba: ta: tro:m ¡row pan te? jan rlu:n ke:n kuat but nun ¡e? nun teç mbuat rle:t nho:m mpo:n lap tro:m +3j dreh da:k bah ma: mpo:n bah nap +3j qeh +3p qu:n pol bah nap jon gun geh cuan bon te? wan rweh te? rndeh nha:n ntuk peh ba: nha:n gu? pol bah mbun 13j geh ndru:n chur cua:n iar ndrum bei ndrum kirk naij bair tat nuait bui tain ngair ndroik ngair rpui ndrom dik naij pei 1st nuait dah 6oin

### 2 / **U**. boin cian

ndri: te? 3: bah ... 60:ŋ ciaŋ lah ro? brɛ: ti: bah ɗa:ɗup ro:t klɜŋ

```
rost tosn, iat an nhesl
rot ri: join rot koin mai jain
dan apra: 3: ndu: kom bun
jat mpun bri: bah ri: un gra:n
rott 75h brih du: both rchet reh
rott 75h breh dut bom rchet cian
cian ma: tain du: boin rche: klein
lein mai koin roit tei toin
ndri:
60: nhup 60:n cian ein nan dan-e:
6ο: nhup ka:w tup d̄sŋ ε:
60: nhup ka:w tra:η dsη ε:
bo: njan ron bah drom dan e:
bo: njam rom bah biat den e:
60: ka:w piat mbo:n bri: ls:
nih rhum cuan tum ndran
nih ban jon
                kom nuç mbam
miedm nun nich kom nun mbeim
nih
    a nurt pih mpurt mar klort
nih ano:t, nih mpo:t ma: dran
nih ?a lan pan chia:l ndrup
chi: le:ŋ-la:ŋ .....
fat a: dih ngor ton la?
uin com 60m t3m 60m k5m che: da:-de:
uin ta: nga:r ndro:k no:n da-de:
   com 60m kom bei rdsip
uin
kəin bei
        nlam kom ber
                        рз:р
kə:n-be:ŋ
         la:ŋ
uin ta: wa:n ko:n te:t
                        kuəŋ
                                     ŧεį
ndra:w te:t phu:n be:n bo:n rla:
```

```
ok kom chur 60m cian kom ron dum kom nciar
ok kom iar dum kom kalem
klein rweh dum
                   bu: kle:ŋ ¡u:
lic daij klein 6ak lein
                            leiŋ
                                    <del>1</del>at
                                         bri:
ok rpu: dan jru: kanu:ŋ
ok rlun den wac mian
ok chur ban dum trah
                          krak
ndam dup 65:n cian hok pe: nga:r krun
ndam dun hok du: nga:r bla:n
dam ji: dam-ja:w pra:w-jet
                           nga:r kruŋ
kət ngru?-ngrah lu? dən e:
kət gru?-gru? ngrah-ngrak dən e:
ngrah tun kadam
ngrah blam kaɗat
ngrah lat ngo:r .....
geh rkle? geh la:j meh geh me: me: geh mac
6o:n
     cian en
                ŋan
mac
     geh man
6o:n
     cian en nan
6o:n
     train ngoir
ngo:r nha: pri:t
nha:
            en nan
      ta:w
ngorr, tarw reh tarw cian em nan
ngoir cian laic ciang jai ein nan
     rkhic cian lac rkhac cian ia:
ngo:r
pru: rn3?
          bein chrei
pru: kads: rne? be:n
                        dam
    pe: jat rne: bein hiu:
geh le? geh laij wei 60in cian ....
60:n cian kom ron
```

ws: ap rnleh geh khun bu: ns:m сэŋ nha: tra:ŋ t<sup>h</sup>a:ŋ 6ວ:ຖ rs:t ls:t goin nhai train thain 60in roit loit nta:lo? e:n chak la?-de:-rls: jan gri? to:r chi:n geh ɗəŋ 65:n ciaŋ kom ron jan gri:? to:r pe: geh don 6ວ:ກ cian kəm rən jan reit jan rei pei jat glah pian rhian rna? lic ton ma: bein rto? pan pi: rta:n pan ls:j geh rkle? geh le? 60:n cian .....

#### 3 / M. naw ntur can

lah nan ndri: hah atj matj hatj gatj matj mbən kən mai chə? ai ur ri: ma:j ri: сэп n?um n?um ?um qcp ho? go:n n?um n?um ?um gop da: de: ja:w bah pra:w ds:n  $c^h$ 2? nuç, a: rih o: bəl mbə:n i: ri: dək di:p bah nej a: u: moh ne: ne: mb3? de: da? n?jur lah сзп n?um um pan da: de: paŋ go:ŋ n?um um paŋ da: de: train t<sup>h</sup>ain 60in lie c<sup>h</sup>o? сэп nha: ndri: lah pre: nah e: csŋ nha: tra:ŋ nha: tra:ŋ tha:ŋ 60:ŋ lic cho? lah pre: nsh goin nhai train t<sup>h</sup>ain 60in lie c<sup>h</sup>o? lah pre: nsh tur en cha? la? de: lic cho?

lah pre: nsh an csn n?um um paŋ bah de? ndri: nan lah pre: n3h bre: gej ma: ntur сзŋ bin bre: e: gej ma: ntur сзη bim ma: ntur bre: e: gej сзŋ cdŋ hue:ŋ ja:w сзη ntur сзŋ ja:w bu: pra:w dз:n nuç ...

#### 4/6. but tan tur can jaw tat rit

nche: lost nost kort brei der nche: larj warj mbs:j tamtroh iar jun kein ain ndro? rpu: lic ru: ma: cha: ka: ta: da? lic ru: boh rej bεj trop lic ru: cha: train rka:ŋ co:ŋ bla:ŋ rlɗŋ ɗuh ruŋ nduŋ ta: da? harw long com klon nan eːŋ з: do? ndri: c<sup>h</sup>a: pla:j rte: ta: ts:m rta? iaŋ rз:j bra? ndri: c<sup>h</sup>a: pla:j rte: ta: t3:m rte: iaŋ rsij khow khe: doik gle: koin phain 3: ian raij, ka∃uh a: hain blah kain rain 63im hol iat i:ri: ma: ndri: to? hai ail tan haij, ai tan ⊣ur ap lah ma: bon rk<sup>h</sup>e:p ri: ap taŋ ap ndri: tan pan pan a: ri: hε: tan ap ap ap i: ri: a: ri: ndu: ko:n kra:

bah don kon kra? 3: dun kom lian bah khe: ko:n lian chuin kom uœ bah tram kom huein leit lein ∃at ri: taŋ don tan a: ri: bri: leit koin Irii taŋ ri: bri: maij koin

### 5 / C. nti:l na:w ndrap ɗah brah

na:w tih mow ndrap ɗah brah te:n geh ti: chak bu: nuc mow di: ndrap ta: brah ba: bu: droh bun mow geh chaij tih kal mir ntuk brah na? tom brah mow geh tam geh du: rhian nti:l na:w wei na:w wei ta:n nei lah bon mow ta:n geh ți: ro: tot geh khat geh don lah na:w wei ța:n ma: jan ndran lah mow ța:n brah ?i:nei geh ti: ɗon na:w wei ta:n ma: chur ka:t nei ɗon na:w wei ta:n ma: ndrok ket nej don natw wej jatn mat rput ket nej don cuet jatn geh jit don mow di: ntuk ta:n geh ti: don ta:n te? ?i:r lah ta:n iar geh ti: don brah ?uc chur na:w wei ta:n ri: ja:n ma: chur ndri: msw ɗsŋ lic ti: brah bon wej kual wej mbah ?ap nti:l na:w wej kual brah ndri: pan ja:n brah de: phs: bah to: brah ba: pan jun ?an brah jo:k da? bu: nhum cron ma: nla:r geh ma: get brah ba: nha:n brah jo:k nu:ç mow geh ta:n ma: pan Pun cha: ba: how nu: pan huk ba: tom da:k, how nu: pan ta:n ?an bu: nuç ii: brah bu: no:n wej nha: la: be:n bri: bu: no:n mpeh tat la: jo:k jan wej bu: kual moh nan nen bah kale: le? tan mai bri: non ?i: me: nt3:m brah pan moh brah ja:n moh pan bu: le:w bal kual how nan bu: kual ?ap ntuk ṭa:n brah ?ap nam ?ap khej lah but ntuk ṭa:n brah bro? tom bri: bu: cho? bo:k pian bo:k hot bu: mbeh dan bah brah ja:n brah jo:k wej gst moh

brah jan jan pan nak len kan lah tih jan kan mow geh gat nan panbon bun nug jin nan

#### 6/0. ndrap to? um daik koin brah huein bai

nds: wei cho? don tain brah huein bai ksit bui ksip ndrap bah don chui bu: 10:j la:j rpu: ?an kuon me: kaɗo:j nkuon kaɗo:j ndro:k me: kado:j nkuon kado:j geh per nuç marn bu: ra:n ta:m cua:n bro? ma:n ko:n droh bu: ?an kom ndam bu: Pan geh pe: nuç don bu: ?u:r bu: ?u:r ri: ma: co:k lo:n ?an tot 13t na:r ?an puan ngon nhain mai peh bai ?an geh phei pei chah kuon bu: klow to:j chreh ta:m rla: ma: ta:n ngon ndra:n chreh jo:r gle: chreh tsim rmuan mai tain rbleip to: j nha: c<sup>h</sup>ra: ma: jo:n ta: ngon rla: c<sup>h</sup>reh ko:n c<sup>h</sup>i: ma: ta:n nga:r ki:n bah nap rpu: nha;n ts:m bla:n ma: kot ndro:k rpu: c<sup>h</sup>reh ko:n c<sup>h</sup>i: ?an geh pra:w ngon ndro:k pe: ngon rpu: pe: kuon dan tuir dan tuir jan loic boik loic boik gej mai kat rchei brat chreh qle: ta:n gre: ntuk gu? kual brah bah nap cua;n nej dac ke:n mpoin tih nej bu: chreh dan rla: Pan geh puan dan rla: mua: mua: ?an geh pra:w lsŋ bu: cho? ko:n chi: bu: ntop ?an bloh le? pram laŋ da:m, bu: ro:ŋ du: lan bah don dut, dan poan dan ka:t nej da: de: tih nei toti tam chi: ma: ntop qei ma: nchi:n dan chreh gle: ma: ta:n dreh pst gon ndun tot ?ap 13t pan ndrap le? ?ap 6əhia:w pan bro? mbeh ?ap rnak tro:m 6o:n ɗa? bro? le? droh ndam bu: ra:n bro? ?a: cua:n pan dan le? tih nej ɗa? ko:n c<sup>h</sup>e: ndam ndam te:k ndro:k rpu: nej kot ta: ngon bla:n

nεj pan cho? ko:n chur mua:j ndran du: jan pi: ta: ngon rpu: ngon ndro:k nei to? daik ta: jan ndra;n nej cut to:n mba:n ko:n chur cho? mha:m kual brah ta: ngon ndro:k rpu: nej paŋ dan bah hue:ŋ ndro:k rpu: nej ma: cʰɔʔ mha:m ma: kual boin brah huein bai gej mai brah huein bai nej pan mai jur neit jur cha: man nej neit ndrain dui man tot ?ain ?oij tas bah 63hi:t Pan pan kual kom che: pan droh ndam nej təmpa? trom tam to: j ko:n che: ndam ?a: ?e:n ?an geh nuc tət pe: nuc ma: bok da:k nha:n pi: ndran ?a: tro:m jej ti: pe: nuç bu: klow 13t ma: chreh ndro:k rpu: bah dih ta: 10n gu:n chu: nho: ma: tah geh bu: ?e:n ks:l tah don loh bu: ra:n ts:m cua:n rla:k puac nej ma: ¡a:n tra:w gɜːn ʔan choːn bu: nac țih nej bu: chac puac mla:j ?ueh nha:n kla:m du: dah nha:n klam choh ɗa? kom che: pan ndam — ndam nej cho? proic rpu: bu: hua:j ?an ?uɛh lɜ:j ?an bloh ra:w ?an kloh ?ac rpu: tom tro:m proic nej jih nej pan coh puac nhan klam nej ?an hac tih bu: ?u:r bu: ?u:r tuh rnih ?an ?ok ma: po:t nha;n te? boh ?an kah du: wej bu: piac ?an lap nha:n puac țih nej bu: tol ta: tro:m pro:c rpu: nej ?an be:n ?an dut tih nej pat ma: dreh bu: gon bah la: ?un tih nei bu: ra:n da? ko:n che: pan koh cian rpu: de? cian ndro:k de? cut ta: ngon ndro:k rpu: nej cho? mhaim ndroik mhaim rpui cho? ndran nlon troim tej kual brah ta: ngon ndro:k rpu: ɗon tih nej cho? bo:k ndro:k bo:k rpu: ?a: tro:m tej te? ke:n jan ndran

jan ndran ta: neh nej tih nej bu: ndrap gom kla:m rpu: kla:m ndro:k ?an chin bu: chiat ?an te? ma: na:n jo:t kals: ntur ba: bu: ko:ç njoh te? cut kals: ba: cho? da:k du: no:n pian m?e:t ju:r ndran pram mo: lah pra:w dɔ:p chɔ? phɛ: du: ŋa:n ¡re:n du: ndrɔ: chɔ? mha:m rpu: mha:m ndro:k jo:t ke:w ma: ne:t ndran kals: ri: tih nej bu: kual brah ta: tro:m ntur ba: nej le? bu: ra:n bu: ra:n ne:t ndran du: ke:w du: ke:w ?ap bu: nuç ?i: ha:w kal3: ri: tih nei bu: cho? nom da:k nei bu: to?kals: ba: nei tih ri: bu: troh hs: hs: hs: bu: cho? kla:m rpu: gam chin nej tamnchiam tambal trah ha: ha: ha: le? ne:t ndran ɗo:p nei tur ?a: neh chu: le? ma: bal tih nej cho? mham ndrok rpu: nej nchum ma: bal tih nej cho? mha:m ndro:k rpu: nej te? ta: to:r jan bork ndrork ?an geh per jan bork rpur ?an geh per jan den le? prarw jan tih nej kual brah ba: ta: jan te? mha:m ndro:k mha:m rpu: ta: to:r jan kwal brah ba: le? ma: bal 10? du: nguc puac tih nej droh ndam ne:t neit nan ne:t nan ne:t nan ne:t nan du: man tot ?am ?ori tot krain nair koin koin pan naim bui rain nej koh ndun nej gleh gleh barr larw dan le? ko:n pan cho? ndun cho? pian m?e:t nchiam me? mba? pan dan 6un me? mb3? dan brah l3h mir ?an geh bair pei rhian chah tat nap ?as tas tih nej me? mb3? pan nchiam ko:n pan don pan lah ?an ko:n pan k<sup>h</sup>an ?a:j ma:j dan le? ?oh ko:n lah mi:r kuon pan ma: geh ba: Pan Pok ma: tac gol ndrok gol rpu: bu: 6a? la:j dan 6la:w di:t bu: țih nej pa? ndun nej ?an ?ap bu: nuc pi: du: ngon țat pe:t ?an me? mb3? pan lor nert tih nej kom pan tih nej ?an droh ndam ne:t nha;n dan le? pol ?ueh lan tamlo:r ram

#### nu:c ram nhom

cho? ciŋ tur pol ?a: 6a? mprɜ: təm?əç bu: ma: hɛ: hɛ: ma: bu:
jɨh nej təmpa? puac nej ?an ?ap rna? du: 6ɔ:n nej ne:t maŋ nej
du: maŋ jɜt tot chot nd̞raɲ nej chot təŋ cua;ŋ
kah ?o:j taɜ pɨ: nd̞raɲ du: jaŋ ʔan ma: ko:n cho: droh nd̞am prɛ:
ʔi: maːɲ ko:n bu: nəh
cho? puac ʔan paŋ pɨ: nd̞raɲ nej ʔan ko:n droh ko:n nd̞am ɲe:t lo:r
jɨh nej ntɨŋ ntaŋ 6əhia:w chot nd̞raŋ chot təŋ cua;ŋ paŋ nə:m paŋ nə:m

# LEXIQUE / វាក្យស័ព្ទ

Nous donnons ci-dessous le lexique des principaux objets représentés et des pièces qui les composent. Les termes sont regroupés en fonction des objets décrits.

ខាងក្រោមនេះ យើងសូមជូនវាក្យស័ព្ទសំខាន់ៗ ដែលជាឈ្មោះវត្ថុនិងផ្នែកផ្សេងៗនៃវត្ថុទាំងនោះ។ ៣ក្យទាំង អស់ត្រូវបានបែងចែកជាក្រុមទៅតាមវត្ថុដែលយើងពិពណ៌នា។

### 1 / 9. La maison / ផ្ទះ

iro:m: l'expression nom iro:m, désigne l'espace sous le cua;n nk3:p, il est

considéré comme fréquenté par les cia:k (fantômes, sorciers) la nuit នៅក្នុងពាក្យ nom iro:m កន្លែងនៅខាងក្រោម cua:n nks:p ត្រូវបានគេចាត់

ទុកថា សំបូរ cia:k (ខ្មោច ព្រាយ)ចូលមកពេលយប់។

bork corr: mot à mot, tête du toit, sommet du toit, faîte

អត្ថន័យមួយពាក្យ៖ ក្បាលដំបូល កំពូលដំបូល

bon (gre:): grosse pièce de bambou qui forme le rebord du lit (gre:)

បន្ទះឫស្សីធំមួយដែលធ្វើជាជ្រុងគ្រែ (gre:)

bun: grand panier de bambou (gle: ou na:m) dans lequel on

conserve les semences de riz

កាផាឫស្សីធំ (gle: ឬ na:m) ដែលគេទុកដាក់ស្រូវពូជ

ps:k mpo:n: ouvrir une porte / បើកទ្វារ

peat: tresser des pièces d'herbe ja:, une pièce tressée

ក្រងស្បូវ Ja: ស្បូវមួយកណ្ដប

plah: fendre (une tige de bambou) dans le sens de la longueur, tiges

fendues

ពុះឫស្សីតាមបណ្ដោយដើមឫស្សី

meh: colonne, pilier / ពុះដើមឫស្សី ដើមឫស្សីដែលពុះហើយ

mbah gun: marche d'escalier / សសរ បង្គោល

mbun: partie du toit qui forme les côtés de la maison

កាំជណ្ដើរផ្នែកនៃដំបូល ដែលបង្កើតជាជញ្ជាំងផ្ទះ

mpan: tige de bambou entière (non fendue) utilisée dans la construction

des toits

ដើមបុស្ស៊ីទាំងមូល មិនទាន់ពុះ ប្រើសម្រាប់សាងសង់ដំបូល

mpeh: balai / អំបោស

mpix: mur, paroi / ជញ្ជាំង

mpon: porte / gii

dron: grand panier en bambou (nkar) dans lequel on conserve les

semences de riz

កាជាធ្វើពីឫស្សី (nka:r) ដែលគេទុកដាក់ស្រូវពូជ

ta: tro:m jej: à l'intérieur de la maison / ខាងក្នុងផ្ទះ

ta្សា: tisser, tresser, faire de la vannerie / ត្បាញ ក្រុង ធ្វើទ្រុ

ta:n mpi:r ma: tresser un mur avec du bambou

gle:/nka:r: ក្រងជញ្ជាំងអំពីឫស្សី

(un) nak: (feu du) foyer / ភ្លើងចង្ក្រាន

nsıŋ: espèce d'étagère surélevée qui se trouve sous le ntur ba:, on y

range des outils divers (balai, van...)

ធ្នើរមានជើងមួយប្រភេទ ដែលនៅក្រោម ntur ba: គេដាក់របស់របរផ្សេងៗដូច

ជា អំបោស ទ្រុ

ncan mpo:n: fermer la porte / បិទទ្វារ

ndrз:ŋ: étagère où l'on range des aliments et des instruments de cuisine

ផ្នើរដែលគេដាក់ចំណីអាហារ និងរបស់របរសម្រាប់ធ្វើម្ហូប

ndrin: véranda / វានហាល

nta? corr ma: ja:: couvrir un toit avec de l'herbe / ប្រក់ដំបូលដោយស្បូវ

ntur: pièce de bois aplatie, latte / ឈើបន្ទះ នោប

ntro:l mpo:ŋ: pousser la porte (sur le côté pour l'ouvrir)

រុញទ្វារទៅខាងដើម្បីបើក

n្សា: pièce de bois qui supporte les rg3l / ដុំឈើដែលទ្រ rg3l

ncan: bloquer, protéger, fermer (porte) / ខ្ចាស់ ការពារ បិទទ្វារ

ngap: coincer entre deux lattes, pièce d'un mur de bambou qui passe

de part et d'autre du ngon

កៀបចន្លោះរនាប ជញ្ជាំងឫស្សីមួយបន្ទះដែលលៀនចេញពី ngɔŋ

ngon: poteau, pièce de bois ou de bambou transversale d'un mur

បង្គោល របារឈើ ឬ ឫស្សី បណ្ដោយជញ្ជាំង

nkan: soutenir, empêcher de s'écrouler, poteau qui repose sur la

partie inférieure du grenier à riz et qui soutient le toit ទប់កុំឲ្យរលំ បង្គោលដែលជាក់នៅខាងក្រោមជង្រុកស្រូវសម្រាប់ទប់ដំបូល

nka:r: espèce de bambou / ឫស្សីមួយប្រភេទ

nkul: (dérivé de kul «cuire à vapeur»: instrument de cuisson à

vapeur) calebasse évidée qui surmonte une marmite d'argile (glah uːk). La vapeur d'eau provenant de la marmite passe par un « filtre » consistant en une courge séchée et imprègne le riz

(m?e:t) contenu dans la calebasse.

(ក្លាយមកពីពាក្យ kul « ចំហុយ » ប្រដាប់ចំហុយ ឃ្លោកទទេដែលបន្ដើតពីលើ ឆ្នាំងដី(glah u:k) ។ ចំហាយទឹកចេញមកពីឆ្នាំង ឆ្លងកាត់តាមបំពង់ដែលធ្វើ

អំពីននោងក្រៀម ជ្រាបចូលទៅក្នុងអង្ករ (mʔe:t) ដាក់នៅក្នុងឃ្លោក។

ja:: herbe dont on tresse les pièces dont est composé le toit

(imperata cylindrica)

ស្បូវដែលគេក្រុងសម្រាប់ប្រក់ដំបូល

301 guin: mot à mot: pied escalier, le devant de la porte

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ៖ ជើងជណ្ដើរ ផ្នែកខាងមុខទ្វារ

grow: espace du gre: délimité par des parois de bambou qui sert de

«chambre» pour un individu ou un couple

កន្លែង gre: ខណ្ឌដោយជញ្ជាំងឫស្សីសម្រាប់ធ្វើបន្ទប់ សម្រាប់មនុស្សម្នាក់

បុពីរនាក់

cian ja:: mot à mot: queue de l'herbe ja:, bout des pièces de ja: non

coupées et qui forment le rebord des toits

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ៖ ចុងស្បូវ អ្នរៈ ចុងបន្ទប់ស្បូវធ្វើពីដើម អ្នរៈ ដែលគេមិនទាន់

កាត់ និងបង្កើតបានជាជ្រុងដំប៉ូល

corr: toit / ដំបូល

cua:្កា: maison (terme général) / ផ្ទះ (ពាក្យទូទៅ)

(cuain) jej: maison basse / ផ្ទះទាប

cuan mir: maison d'essart / ផ្ទះចម្ការ

(cua;n nk3;p): maison d'essart sur pilotis servant de poste d'observation

ផ្ទះក្នុងចម្ការមានសសរ ជាកន្លែងសម្រាប់ឃ្លាំមើល

(cua;n ro:t): maison longue qui regroupe plusieurs familles

ផ្ទះវែងដែលមានច្រើនគ្រួសាររស់នៅ

(cua;n) nih: maison haute / ផ្ទះខ្ពស់

cum: cabane où les femmes accouchent / ខ្ទមសម្រាប់ស្ត្រីឆ្លងទន្លេ

cheik ja:: mot à mot : dent de ja:, bord coupé de façon rectiligne des

pièces de ja:

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ៖ ផ្មេញ Ja: កណ្តបស្បូវ Ja: ដែលកាត់ស្មើ

c<sup>h</sup>oh: aplatir le bambou fendu avec une hachette avant de le tresser

បិតឫស្សីដែលពុះហើយ ដោយប្រើផ្គាក់សម្រាប់បិតមុននឹងក្រង

nuan: fixation de deux ngap sur un mpan

ភ្ជាប់ ngap ពីរទៅនឹង mpan មួយ

puain: partie centrale de la maison où l'on reçoit les hôtes

កន្លែងចំកណ្ដាលផ្ទះដែលគេទទួលភ្ញៀវ

gu:ŋ: escalier, échelle / ជណ្តើរ

gre:: «lit », socle, partie inférieure du grenier à riz

គ្រែ ជើងទម្រ ផ្នែកខាងក្រោមនៃជង្រុកស្រូវ

gle:: espèce de bambou / ឫស្សីមួយប្រភេទ

kaɗair: planche / បន្ទះ

kuat njoh: ensemble des objets sacrés rassemblés dans un panier et

suspendus au plafond près de la chambre du maître de maison

របស់របរសក្ការៈដាក់នៅក្នុងកាផាមួយព្យួរនៅជិតបន្ទប់ម្ចាស់ផ្ទះ

kul: faire cuire à la vapeur / ចំហុយ

k<sup>h</sup>at: enrouler un fil sur un objet, fabriquer (un filet) avec du fil

រុំអំបោះជុំវិញវត្ថមួយ ធ្វើសំណាញ់ដោយប្រើអំបោះ

ron: cabane occupée de façon transitoire

ខ្ទមដែលគេនៅបណ្ដោះអាសន្ន

rbuh (gre:): lattes de bambous fendus qui forment la texture du lit dans le

sens de la largeur

រនាបឫស្សី ដែលគេដាក់បណ្ដោយៗ ជារនាបគ្រែ

rns:l (gu?): sorte de petit tabouret / កៅអីតូចមួយប្រភេទ

rna:n: bambou fendu (plah nka:r) qui sert à tresser les pièces d'herbe

ja: qui recouvrent le toit d'une maison

បន្ទះឫស្សី (plah nka:r) ពុះសម្រាប់ក្រងស្បូវ Ja: យកទៅប្រក់ដំបូលផ្ទះ

rga:ŋ (cua;ɲ): pièce de bois (poteau) qui soutient la toiture au niveau du

ntur ba:

សសរឈើសម្រាប់ទ្រដំបូលត្រង់ ntur ba:

ntur ba: rg31: pièce de bois qui repose sur le n50m pour former une surface (lit,

toit...)

បន្ទះឈើដែលគេដាក់លើ n្យo:n ដើម្បីធ្វើផ្ទៃ (គ្រែ ដំបូល)

rksl (an daːk): étagère où l'on range, les marmites et les récipients à eau

ធ្នើរដែលគេដាក់ឆ្នាំង និងប្រដាប់ប្រដាដាក់ទឹក

lo:k: pratiquer une entaille sur le côté d'un arbre (pour extraire de la

résine) ou d'une colonne (pour y fixer une pièce) ចៀរសំបកឈើដើម្បីយកជ័រ ឬលាក់សសរដើម្បីបញ្ចូលរបារមួយទៀត

# 2 / ២. Instruments et outils / ឧបករណ៍ និង ប្រដាប់ប្រដា

ba:: riz sur pied, paddy / ដំណាំស្រូវ

bo:k: tête, sommet / ក្បាល កំពូល

bor chah: embouchure de la hotte / មាត់កាផា

but chah: fond de la hotte / បាត់កាផា

but chia:w: fond de la hotte / បាត់កាជា

peh: couteau / កាំបិត

peh tha:w: hachette / ផ្គាក់

peh je?: mot à mot : couteau petit, espèce de couteau

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ៖ កូនកាំបិត កាំបិតមួយប្រភេទ

poc-noh: manier les chalumeaux (d'une forge) / ធាក់ស្អប់ខ្យល់

me: nko:n noç: foyer de la forge / ចង្ក្រានដំដែក

mε:η: garde du couteau, pièce qui fixe la lame

ឃ្នាបកាំបិត ប្រដាប់ដំមុខកាំបិត

mbum gle:: rhizome du bambou dans lequel est fixé le fer du tuç

គល់ឫស្សីដែលគេដំបញ្ចូលដែក tuç

mpal: mortier / ត្បាល់

mpo:t: empenne de la flèche / ស្លាបព្រួញ

#### Aspects de la culture traditionnelle des Bunoong du Mondulkiri

d្នា noh: tube du chalumeau / បំពង់ស្នប់

d្នា kan: carquois / បំពង់ដាក់ព្រួញ

dan lan: tube qui relie le chalumeau au foyer de la forge

បំពង់ភ្ជាប់ស្នប់ទៅចង្ក្រាន

do:n: van, tamis / [9]

ta:n pac: se dit d'un type de tressage / ការក្រុងមួយបែប

ta:n c<sup>h</sup>ah: tresser une hotte / ក្រង់កាជា

ta:n nro?: tresser en longueur / ក្រងបណ្ដោយ

ta:n ls: mua:j tun mua:j : se dit d'un type de tressage / ការក្រងមួយបែប

ta:r: branches de l'arbalète / ឆ្អឹងមុខស្នា

teç kut: espèce de couteau / កាំបិតមួយប្រភេទ

tuç: machette, coupe-coupe, aussi ka-tuç ou ko-tuç

ផ្គាក់ ខ្វែរ ហៅថា ka-tuç ឬ ko-tuç

tun mua:j : cf. ta;n ls: mua:j / សូមមើល ta;n ls: mua:j

nap chah: bord supérieur de la hotte / ជ្រុងកាផាខាងលើ

nap c<sup>h</sup>ia:w: bord supérieur de la hotte / ជ្រុងកាជាខាងលើ

na:: arbalète / ស្នា

no:ŋ da:k: calebasse à eau / ឃ្លោកទឹក

ndoh: calebasse dont on a enlevé la partie supérieure, sert de récipient

ឃ្លោកដែលគេកាត់ផ្នែកខាងលើចេញ សម្រាប់ដាក់របស់

nto:r c<sup>h</sup>ia:w: fixation sur laquelle on attache la cordelette de la hotte

គន្លាក់ចងខ្សែកាជា

ntor chre:: sentier menant à la rizière / ជ្លូវទៅស្រែ

nto:r lo?: sentier menant à la rizière / ផ្លូវទៅស្រែ

ntuk bu: ciar: mot à mot: endroit où forger, forge

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ៖ ចង្ក្រានដំដែក

nc<sup>h</sup>ian: faire des mouvements circulaires avec le van (lors du tamisage)

ធ្វើចលនាមូលតាមរាងទ្រូ

ngɜr cʰuːŋ: manche de hache / ដងពូបៅ

អ្នក chah: bord inférieur de la hotte / ជ្រុងខាងក្រោមកាផា

juh: écraser, piler (des ingrédients de cuisine, poivre, piment...)

កិន បុក គ្រឿងទេសសម្រាប់ធ្វើម្ហូបដូចជា ម្រេច ម្ទេស

cian: queue, bout inférieur du manche / កន្ទុយ ចុងដង (កាំបិត ពូចៅ)

cian na:: fût de l'arbalète / តូព្រួញ

ciar: forger / ដំដែក

chak chu:ŋ : fer de la hache / ផ្លែពូថៅ

cʰak tuç: fer de la machette / ផ្លែដ្ឋាក់

chah: hotte / កាជា

ch3?: cf. ta:n pac / សូមមើល ta:n pac

chia:w: espèce de hotte / កាជាមួយប្រភេទ

c<sup>h</sup>ia:w ju?: hotte de transport / កាជាសម្រាប់ដឹកជញ្ជូន

chia:w kac ba:: hotte à récolter le riz / កាផាសម្រាប់ប្រមូលផលស្រូវ

cʰrɔʔ: espèce de nasse / ទ្រូមួយប្រភេទ

្រានៈw re:k b្គងៈ : faucille dans ្រានៈw re:k b្គងៈ / កណ្តៀវក្នុង ្បានៈw re:k b្គងៈ

gum: jeter le riz avec le van vers le haut et le laisser retomber

អុំស្រូវ

kac ba:: récolter le riz / ប្រូតស្រូវ

kau: espèce de pioche / ចបជីកមួយប្រភេទ

#### Aspects de la culture traditionnelle des Bunoong du Mondulkiri

kau tik: espèce de pioche / ចបជីកមួយប្រភេទ

keh: encoche qui bloque la corde / គន្លាក់ចងខ្មែរ

ko:: cou, endroit resserré de la calebasse, goulot

ក កន្លែងដែលឃ្លោករួមតូច

rɛːk: couper avec une faucille / ប្រូក

ro:ŋ: calebasse / ឃ្លោក

ro:ç ba: : arracher le riz / ជាសំណាប

rox pla:j ba:: arracher les grains de riz / ហោកស្រូវ

rpa:ç: lattes de bambous fendus / រនាបបុស្ស៊ី

rda: a;n : structure de bambou et de rotin servant à immobiliser une

charge pour la poser sur le dos. Pour le détail des parties, voir

croquis

ចំណងឬស្សីឬផ្តៅសម្រាប់ចងទប់របស់ដែលគេស្វាយ។ ចំណុចលំអិត សូមមើល

រូប

rna:j: pilon / អង្រែ

rna:n: tiges transversales de la hotte / បន្ទះបណ្ដោយនៃកាផា

rnop: tiges verticales / បន្ទះបណ្ដោយនៃកាផា

rche:: corde / ខ្សែ

la: chu:ŋ: pièce de bois aplatie enfoncée dans le rhizome qui forme le

bout supérieur de la hache et sur laquelle est fixé le fer

ដុំឈើដែលដំបញ្ចូលក្នុងគល់ឫស្សីសម្រាប់ស៊កផ្លែពូថៅ

wan chia:w ta: but: attacher la hotte à la hanche / ចងកាជាជាប់នឹងចង្កេះ

har: flèche / ព្រួញ

ju?: dans l'expression « han ju? khol ou han ju? han khol

: rendre visite à, aller saluer...

នៅក្នុងពាក្យ ុ han ju? kʰəl ឬ han ju? han kʰəl មានន័យថា ទៅសួរ

សុខទុក្ខ ទៅស្វាគមន៍

#### 3 / M. Le char à bœufs / រទេះគោ

mon rpat / rwε?: mot à mot: baguette frapper, fouet

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ៖ ចង្កឹះ វាយ ថ្នោង

mbak: porter sur le dos / ស្ពាយ

mpi:r wɜːŋ: mur, paroi, rayons de l'armature du chariot

ជញ្ជាំង របាំង គ្រោងឆ្អឹងរទេះ

nd្លះ mbak: joug / នឹម

nd្លា: appliquer sur, fixer sur / ទឹម

nton mbak: timon / បន្ទោល

អ្វា (អ្វា): jambe, roue / ជើង កង់

c<sup>h</sup>i: rnua:n: mot à mot: bois rond, roue (partie en bois)

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ៖ ឈើមូល កង់ (ផ្នែកធ្វើពីឈើ)

gre:: (dans ce contexte) siège du conducteur

(នៅក្នុងន័យនេះ) កន្លែងអ្នកបរ

glo:: essieu, aussi moelle, ou de cœur du bois

ភ្លៅរទេះ ឬខ្លឹមឈើ

rə? iɔŋ: rayon / ກໍ

rndeh (ndro:k): char (à bœuf) / រទេះ (គោ)

rchε: moh: cordelette reliée au nez / កន្លះគោ

rche: ko:: cordelette entourant le cou d'un bœuf / ខ្សែចងកគោ

rnuan: objet rond, pourtour (d'un van, d'une roue)

របស់មូល មាត់ចង្អេរ បុរង្វង់កង់

lo:ç: fer / ដែក

loiç ndoip jan: mot à mot: fer recouvrir roue, cerclage des roues

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ៖ ដែករុំកង់ (ដែកគ្រីប)

พรฑ: palanquin, armature en bois du chariot

រយាង គ្រោងឈើឆ្លឹងរទេះ

# 4 / ៤. Chasse et pêche / ប្រមាញ់និងនេសាទ

bor: ouverture supérieure / មាត់លើ

bor paim: ouverture, embouchure / មាត់ ប្រក

bu: chan dak, dom, paim chro?: on pose un piège, des nasses (dom, paim, chro?)

ដាក់អន្ទាក់ ដាក់ទ្រូ (do:m, pa:m, chro?)

but pa:m: partie basse et resserrée de la nasse / ផ្នែកខាងក្រោម រួមតូច

paim: espèce de nasse / ទ្រុមួយប្រភេទ

mon: baguette / កូនដំបង

mon n?an ko: do:m: baguette qui fixe, stabilise la feuille qui bloque la partie

resserrée du dom. On retire le mon et la feuille pour sortir le

poisson.

ដងខ្ចាស់សន្ទះទ្រូ ត្រង់ do:m ។ គេដក mon និងសន្ទះចេញដើម្បីយកត្រី

ចេញពីទ្រុ

do:m: espèce de nasse / ទ្រុមួយប្រភេទ

n?aŋ: fixer, bloquer / ចាក់ភ្ជាប់ ខ្ទប់

ngon: tigelle du chalumeau / ដៃស្នប់

chein jail: jeter un filet / បង់សំណាញ់

c<sup>h</sup>o?: espèce de nasse / ទ្រូមួយប្រភេទ

ko:: cou, goulot, partie étroite avant le bor / ក កន្លែងរួមតូចជិត bor

kʰat (ɟaːl): «tricoter » un filet, fabriquer un filet / ដេរសំណាញ់ ធ្វើសំណាញ់

nlo: do:m: ouverture inférieure d'une nasse / មាត់ក្រោមទ្រូ

we? khat: outil en bambou gle: qui sert à fabriquer un filet

របស់ធ្វើពីឫស្សី gle: សម្រាប់ធ្វើសំណាញ់

# 5 / ៥. Instruments à musique / គ្រឿងភ្លេង

oh/uh mbuat: jouer du mbuat / លេង mbuat

bor gong: bord du gong / តែមគង

pur goin: «bosse», mamelon du gong / កំពក់គង់ ដោះគង

mon n?an: chevillette de bois qui tend la corde (rche;) du gong rein

កូនសន្លង់ឈើសម្រាប់ចងបន្តឹងខ្សែ (rcʰεː) គង reːŋ

mbuat : espèce de flûte / ខ្លួយមួយប្រភេទ

mpe:t: cire qui fixe les tubes du mbuat / ក្រមួនបិតបំពង់ mbuat

dsŋ: tube / បំពង់

tra:, ndat, nram, me:: noms des différentes pièces (rla:t) du jeu de gong

ឈ្មោះគ្រឿងភ្លេងគងមួយប្រដាប់ (rla:t)

tro:m ps:p: trou du tube du mbuat / រន្ធ បំពង់ mbuat

tro:w, tr3:, nd3t, nom des différentes pièces d'un jeu de cymbale

ŋram, teː, mɛː: ឈ្មោះគ្រឿងភ្លេងឃ្មោះមួយប្រដាប់

tur can: frapper les cymbales / វាយឃ្មោះ

no:n: calebasse servant de boite à résonnance

ឃ្លោកសម្រាប់បំពងសំឡេង

nkreh go:ŋ re:ŋ : pincer les cordes du go:ŋ re:ŋ / ធ្វាត់ខ្សែ go:ŋ re:ŋ

csŋ: cymbale, gong plat / ឃ្មោះ គងសំប៉ែត chak go:ŋ: la surface du gong / ផ្ទៃមុខលើគង

goh go:ŋ: frapper les gongs / វាយគង

go:ŋ: gong à mamelon / គងមានកំពក

goin dui boir: un jeu de gong / គង់មួយប្រដាប់

go:n du: rla:t: une pièce d'un jeu de gong / គ្រឿងមួយនៃគងមួយប្រដាប់

gon ren: instrument à musique composé d'une pièce de bambou (nkar)

et de cordes découpées dans la partie supérieure du bambou គ្រឿងភ្លេងដែលមានរបស់ធ្វើពីឫស្សី (nka:r) និងខ្សែចងទៅផ្នែកខាងលើនៃ

បុស្ស៊ី

k<sup>h</sup>a:ŋ: espèce de guêpe qui produit la cire mpe:t

ស្រាំងមួយប្រភេទដែលផលិតក្រមួន mpe:t

ŋkreh rcʰe: goːŋ: pincer les cordes du goːŋ reːŋ / ធ្វាត់ខ្មែរ goːŋ reːŋ

rlat: pièce d'un jeu de gong ou de cymbales

គ្រឿងមួយនៃគងឬឃ្មោះមួយប្រដាប់

# 6/៦. Objets précieux / របស់មានតម្លៃ

iar: coq, poule / មាន់ឈ្មោល មេមាន់

bor: bouche, embouchure / មាត់ ប្រក

tor: oreille, anse / ត្របៀក

nair: aile / ស្លាប

ndroik: taureau, vache / គោឈ្មោល មេគោ

njoh: espèce de décoration rituelle / របៀបតែងលំអធ្វើពិធីមួយ

csŋ: cymbale, gong plat / ឃ្មោះ គងសំប៉ែត

c<sup>h</sup>ur: porc/ជ្រុក

goin: gong à mamelon / គងមានកំពក

gun: plante sacrée ou médicinale / រុក្ខជាតិសក្ការៈ ឬ ដើមថ្នាំ

kat jan ta: ls: gre:: attacher les jarres sur le lit / ចង៣ងនៅលើគ្រែ

ka:ŋ: mâchoire / ថ្នាម

kuat njoh: ensemble des objets sacrés placés dans le panier suspendu près

de la chambre du maître de maison

របស់របរសក្ការៈទាំងអស់ដាក់នៅក្នុងកាផា ព្យរនៅជិតបន្ទប់ម្ចាស់ផ្ទះ

kuac: capturer (des éléphants) / ចាប់ ដំរី

ŋla:r: cristal, pierre précieuse / គ្រីស្គាល់ ត្បូងមានតម្លៃ

rhe:: paille / ចំបើង

rpu:: buffle / ក្របី

rche:: corde / ខ្សែ

rlu:ŋ: espèce de jarre / ៣ងមួយប្រភេទ

rweh: éléphant / น่ีมี

jaŋ: jarre / ៣ង

# 7 / ៧. Le rouet / កង់រដៃអំបោះ

bra:j: coton filé / អំហេះកូតុង

braij nlom: pelote de coton / ហុងអំពោះ

mli:: coton non filé / កូតុងមិនទាន់ធ្វើជាអំបោះ

 $k^h$ oŋ /  $k^h$ oŋ : le rouet (ensemble) / កង់រវៃអំបោះ (ទាំងមូល)

ru:j: filer / ធ្វើអំបោះ

Ci-dessous la liste des noms des parties du rouet et des objets y afférant. Les termes sont précédés du numéro qu'ils portent sur le croquis E).

1) ngoŋ, 2) druŋ, 3) na:r, 4) (to:ŋ) glo: / to:ŋ rnu:ŋ, 6) rcʰɛ: po:ç rcʰɛ: ru:c, 7) dɜ:m (kʰoŋ), 8) pla:j mat draŋ, 9 (moŋ) draŋ, 10) bo:k gɜ:p / bo:k jɜ:p, 11) to:r ɛ:ŋ, 12) bra:j ŋlo:n, 13) rdɛ:t (kʰoŋ), 14) yoŋ, 15) mli:

ខាងក្រោមនេះ ជាឈ្មោះផ្នែកផ្សេងៗនៃកីតម្បាញ និងរបស់ដែលប្រើជាមួយកី។ ឈ្មោះនីមួយៗមានលេខនៅ ពីមខត្រូវនឹងរូបអក្សរ E)។

1) ngoŋ, 2) druŋ, 3) na:r, 4) (to:ŋ) glo: / to:ŋ rnu:ŋ, 6) rcʰɛ: poiç rcʰɛ: ru:c, 7) ḍɜ:m (kʰɔŋ), 8) pla:j mat draŋ, 9) (moŋ) draŋ, 10) boik gɜ:p / boik jɜ:p, 11) to:r ɛ:ŋ, 12) bra:j ŋlo:n, 13) rdɛ:t (kʰɔŋ), 14) ɟɔŋ, 15) mli:

# 8/៨. Le métier à tisser / ក៏តម្បាញ

but: hanche / បង្កេះ

bra:j: fil de coton, coton filé / អំបោះកូតុង

mon (mon): bâton, pièce de forme allongée / ដំបងទ្រវែង

tram: repousser (du pied) / ធាក់

nds: ta:n: mot à mot: objet (pour) tisser, métier à tisser

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ៖ របស់ សម្រាប់ ត្បាញ កីតម្បាញ

joŋ (jɔŋ) cʰur: mot à mot: pied (de) porc, pied, base, pièce de bois

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ៖ ជើង ជ្រូក ជើង បាត ដុំឈើ partie du métier à tisser / ផ្នែកនៃកីតម្បាញ

joŋ cʰur nak cʰa:: mot à mot: pied (de) porc, métier à tisser

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ៖ ជើង ជ្រូក កីតម្បាញ

c<sup>h</sup>ur: porc / ជ្រូក

rche:: corde / ili

wan: mettre autour (cou, hanche) / រុំជុំវិញ (ក បង្កេះ)

weil: nom d'un motif de tissage ou de tressage / ឈ្មោះក្បាច់តម្បាញមួយ

Ci-dessous liste des noms des parties du métier à tisser et des objets y afférant. Les termes sont précédés du numéro qu'ils portent sur le croquis D)

- 1) yon chur, 2) mon yon chur, 3) mon mpro:p yon chur,
- 4) rche: wan, 5) mon ndro: bra:j/ mon rna:n klo:n bra:j, 6) we:l,
- 7) mpeh ta:n, 8) mon ceh, 9) mon nko:, 10) mon j3:k,
- 11) mon lu:n/mon uh mon  $c^h \epsilon$ i, 12) bra:j rnan, 13) mon tram,
- **14)** <sub>ј</sub>эŋ trзm

ខាងក្រោមនេះ ជាឈ្មោះផ្នែកផ្សេងៗនៃកីតម្បាញ និងរបស់ដែលប្រើជាមួយកី។ ឈ្មោះនីមួយៗមានលេខនៅ ពីមុខត្រូវនឹងរូបអក្សរ D) ។

- 1) f on  $c^h$  ur, 2) f mon f on  $c^h$  ur, 3) f mon f mon f or f ur,
- 4) rche: wan, 5) mon ndro: bra:j/ mon rna;n klo:n bra:j, 6) we:l,
- 7) mpsh ta:p, 8) mon csh, 9) mon nko:, 10) mon j3:k,
- 11) mon lu:n/mon uh mon che:, 12) bra:j rnon, 13) mon trom,
- 14) <sub>1</sub>эŋ trзm

## 9 / ៩. La récolte du riz / ការប្រមូលផលស្រូវ

ba:: le riz sur pied, paddy / ដំណាំស្រូវ

ba: m?e:t: riz gluant / ស្រូវដំណើប

ba: du ncap: une gerbe de riz / ស្រូវមួយកណ្ដាប់

ba: du: bu:n: un tas de riz / ស្រូវមួយពំនូក

ba: ngsç: riz précoce (léger) / ស្រុវស្រាល

ba: jok: riz tardif (lourd) / ស្រូវធ្ងន់

pean: riz cuit / ហ្ឃ

peh: piler le riz avec le petit bout du pilon (con rna:j)

បុកស្រូវនឹងចុងអង្រែ (coin maij)

pla:j ba:: épis / កូរស្រូវ

p<sup>h</sup>e:: riz récolté et vanné / ស្រូវច្រូតហើយ អុំស្រូវ

mon: bâton, bâtonnet / ដំបង កូនដំបង

mon nkerp: deux pièces de bois reliées par une cordelette dont on se sert

pour «coincer» une gerbe de riz

ឈើពីរដុំដែលគេចងភ្ជាប់គ្នាដោយខ្សែមួយ សម្រាប់ចងកណ្ដាប់ស្រូវ សូមមើល

រូប

mpal: mortier / ត្បាល់បុក

ts:m: tige, tronc / ដើម

tɜːm rna:j: « base » du pilon (gros bout) / អង្រែ ចុងខាងធំ

ton rmu:: bâton avec lequel on fait le trou pour dépasser les grains de riz

ឈើច្រឹង

tuic bai: planter le riz (déposer les grains dans le trou fait avec le

to:n rmu:)

ស្ទូងស្រូវ ដាក់គ្រាប់ពូជស្រូវនៅក្នុងរន្ធដែលច្រឹងហើយ

ngon ba:: partie courbe du plant de riz entre la tige (ts:m) et l'épi (pla;j)

ផ្នែកកោងចន្លោះដើម (tɜːm) និងកួរស្រូវ (plaːj)

ncap ba: kat ma: les gerbes on les lie avec une cordelette (de bambou

rche: nuan: gle:) nommée rche: nuan.

កណ្ដាប់ស្រូវដែលគេចងដោយខ្សែ ឫស្សី gle: គេហៅថា rche: nuan

nke:p: serrer, coincer / រឹតបន្តឹង ខ្ចាស់

juh: piler, écraser (des ingrédients de cuisine: piment, poivre...)

បុក កិន (គ្រឿងទេសសម្រាប់ធ្វើម្ហូប ៖ ម្ទេស ម្រេច)

com rna:j: «tête» du pilon (petit bout) / ក្បាលអង្រែ (ចុងតូច)

gu:ŋ: escalier, structure à degrés / นกฎีเ

gu:ŋ rpat ba:: mot à-mot « échelle à battre le riz », cf. photo...

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ ៖ ជណ្តើរបោកស្រូវ សូមមើលរូប

#### Aspects de la culture traditionnelle des Bunoong du Mondulkiri

kac (pla:j) ba:: récolter (en arrachant) les épis du riz

ប្រមូលផលដោយបោចកួរស្រូវ

kuan: saisir, tenir ferme / ចាប់ ក្ដោបជាប់

klu: ba: du: ncap kuon: porter une gerbe sur le dos / ស្ពាយកណ្ដាប់ស្រូវ

k<sup>h</sup>oh: piler avec le gros bout du pilon (ts:m rna;)

បុកដោយប្រើចុងអង្រែខាងធំ (ts:m rna:j)

reh: racines / ឫស

rɛːk baː maː ɲɛːw: couper le riz à la faucille (notamment le riz gluant)

ច្រូតស្រូវដោយប្រើកណ្ដៀវ ជាពិសេសស្រូវដំណើប

roរç (plaij) b្គង: arracher les épis de riz / ហេចកូរស្រូវ

rpat: battre / ហ៊ែក

rpat ba: frapper les gerbes de riz sur une structure en bois pour libérer les

grains / បោកស្រូវ

rna:j: pilon / អង្រែ

lok: bale du riz / អង្គាម

lok nc<sup>h</sup>e:: bale fine (sert à nourrir les porcs) / กิฐกั่

lɔk kra:n: grosse bale (que l'on mélange au riz à vin) / អង្គាមធំ

# 10 / 90. Les éléphants / มีรี

mpeh: oindre, faire une onction / លាបប្រេង

mpeh rweh ma: mha:m: oindre l'éléphant avec du sang / លាបឈាមលើដំរី

dap ws:n ls: rweh: fixer le palanquin sur l'éléphant / ចងរយាងលើខ្នងដំរី

dur: tapis d'écorce (nto: t3:m chi:) sur lequel repose le palanquin

កម្រាលសំបកឈើ (nto: ts:m chi:) ដែលគេដាក់រយាងពីលើ

kuac: capturer au lasso / ទាក់ដំរី

nuac nua:l: dieu de la végétation et des animaux / ព្រះរុក្ខជាតិ បុសត្វពាហនៈ

rcʰɛː: corde, chaîne / ខ្សែ

rche: brat: corde faite de peau de buffle attachée au lasso qui sert à

capturer les éléphants sauvages

ខ្សែធ្វើអំពីស្បែកក្របីចងភ្ជាប់នឹងអន្ទាក់សម្រាប់ទាក់ដំរីព្រៃ

rc<sup>h</sup>ε: cian: corde qui passe sous la queue de l'éléphant

ខ្សែកាត់តាមក្រោមកន្ទុយដំរី

rche: ko:: corde qui passe sous le cou de l'éléphant / ខ្សែកាត់តាមក្រោមកដំរី

rche: kho:n: corde qui passe sous le ventre de l'éléphant

ខ្សែកាត់តាមក្រោមពោះដំរី

rche: rwak: chaîne qui sert à attacher l'éléphant / ខ្សែសម្រាប់ចងដំរី

rweh: éléphant / น่ำเ

l3r m?e:t ta: bo:k rweh: frotter la tête de l'éléphant avec des poignées de riz gluant

រូសក្បាលដំរីដោយប្រើបាយដំណើបមួយក្ដាប់

wនៈភ្លេះ palanquin / រយាង

# 11/99. Le sacrifice / ពិធីសែនព្រេន

iar: poule, coq / មេមាន់ មាន់ឈ្មោល

bock: tête / ក្បាល

boik bui: mot à mot : la tête de l'être (surnaturel), représentation d'une

divinité, cf. K

អត្ថន័យមួយពាក្យៗ ៖ ក្បាល (អធិធម្មជាតិ) តំណាងឲ្យព្រះ សូមមើលរូប K

bu: eux, quelqu'un d'autre, quelqu'un qu'on ne veut pas nommer,

entité surnaturelle

ពួកគេ អ្នកផ្សេង អ្នកដែលគេមិនចង់ហៅឈ្មោះ ផ្នែកអធិធម្មជាតិ

bein: objet rituel fait d'un tube de bambou troué, cf. boik bui, cf.-3)

របស់ពិធីឬណ្យូធ្វើអំពីបំពង់បុស្ស៊ីចោះរន្ទ សូមមើល bo:k bu: សូមមើល-3)

braij: fil de coton / អំពោះកូតុង

brat:  $(rc^h\epsilon ...)$  corde en peau de buffle /  $(rc^h\epsilon ...)$  ខ្សែធ្វើពីស្បែកក្របី

p3?: trou, cavité, caverne, cf. H-4 / ប្រហោង រន្ធ សូមមើល H-4

p<sup>h</sup>ε:: riz non cuit / អង្គរ

mon-man: décoration rituelle en forme de losange, cf. J-1

របស់តុបតែងបុណ្យមានរាងបួនជ្រុង សូមមើល J-1

mon n?an: baguette de fixation, ici stabilise le khuan

ដំបងធ្វើឲ្យ khua:ŋ មានលំនឹង

mpo:p: structure en forme de cage de poule où sont placées les

offrandes, cf. G-3, H-7

គ្រោងរាងទ្រុងមាន់ដែលនៅខាងក្រោមគេដាក់សំណែន សូមមើល G-3, H-7

d្នះ tube / បំពង់

ts:m: tronc, arbre / ដើមឈើ

te:p: mot à mot : barbe, fils faits de bambous entourant le bo:k bu:,

cf.-1

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ ៖ ពុកមាត់ ខ្សែធ្វើអំពីឫស្សីចងជុំវិញ bo:k bu: សូមមើល

រូប -1

ton: (disn) gros tube de bambou nkair (contient du vin de riz)

tuyau, roseau

(៨១ŋ) បំពង់ឫស្សីធំ nka:r (ដាក់ស្រាស) បំពង់បឺត

nar: aile / ស្លាប

noរŋ: calebasse / ឃ្លោក

noរŋ: cage / ទ្រុង

nun: êtres mythologiques de forme humaine dépourvus d'articulations

សត្វក្នុងរឿងព្រេងរាងដូចមនុស្ស គ្មានសន្លាក់

ndra:k: décoration rituelle, cf. H-16)

របស់តូបតែងបុណ្យ សូមមើលរូប H-16)

ndoh: moitié de calebasse servant de récipient, cf. H-5)

ឃ្លោកមួយកំណាត់ សម្រាប់ដាក់របស់ សូមមើលរូប H-5)

ngej: petite branche tige à laquelle sont attachés des njoh

ដើមតូចមួយដែលគេចង njoh

ngon: poteau / បង្គោល

ngon nc<sup>h</sup>o:l: tige de bambou faisant partie du poteau du sacrifice, cf. I-2)

ដើមឫស្សីដែលជាបង្គោលធ្វើពិធីសែនព្រេន សុមមើលរូប I-2)

nka:r: espèce de bambou / ឫស្សីមួយប្រភេទ

nha: c<sup>h</sup>i:: feuille d'arbre / ស្លឹកឈើ

njoh: espèce de décoration rituelle, cf.-2, H-5)

របស់តុបតែងបុណ្យ សូមមើលរូប -2, H-5)

ja:n brah ma: rpu: offrir le sacrifice du buffle, honorer une divinité en sacrifiant

un buffle

សែនក្របី សម្លាប់ក្របីសែនព្រះ

អ្នកនោះ bougie / ទៀន

cian: queue / កន្ទុយ

cian kur: queue (du poisson kur), bout supérieur du poteau du sacrifice,

cf. H-1)

កន្ទុយ (ត្រី ku:r) ចុងបង្គោលសម្រាប់ធ្វើពិធីសែនព្រេន សូមមើលរូប H-1)

co:k: piquer, frapper avec une hache ou un poignard

ចាក់ កាប់មួយពូថៅ ឬចាក់មួយកាំបិត

cut: enfoncer (un poteau) / ដំចុះក្រោម

chap: recouvrir (l'alcool d'une jarre) / គ្រប (មាត់៣ងស្រា)

c<sup>h</sup>ia:w: petite hotte servant à récolter le riz

កាជាតូចសម្រាប់ប្រមូលផលស្រូវ

nuan: cordelette / ខ្សែតូច

gle:: espèce de bambou / ឬស្សីមួយប្រភេទ

ka:: poisson / ត្រី

ka:w: décoration rituelle, fleur / ការតុបតែងបុណ្យ ផ្កា

ko:: mot à mot: cou, ensemble des tiges et des cordelettes qui

fixent le khua:ŋ

អត្ថន័យមួយ៣ក្យៗ ៖ ក ដើមទាំងអស់និងខ្សែតូចសម្រាប់ចង khua:ŋ

kur: espèce de poisson, cf. H-1) / ត្រីមួយប្រភេទ សូមមើលរូប H-1)

kri:ŋ: calao, cf. H-2) / សត្វកេងកង សូមមើលរូប H-2)

kla:ŋ: épervier, cf. H-13) / សត្វខ្លែង សូមមើលរូប H-13)

kls:k: décoration rituelle, cf. J-5) ការតុបតែងពិធីបុណ្យ សូមមើលរូប J-5)

kua:ç: sacrifice expiatoire / ពិធីសែនព្រេនសូមសម្រាលទោស

khuang: (khuang nong iar) sphère de bambou tressé qui entoure le

non iar, cf.-6)

(khua:ŋ no:ŋ iar) រង្វង់ឫស្សីក្រងដែលរុំជុំវិញ no:ŋ iar សូមមើលរូប -6)

rac brah: réciter des prières / សូត្រធម៌បន់ព្រះ

rac brah ta: bor jan: réciter des prières à l'embouchure de la jarre

សុត្រធម៌បន់ព្រះនៅមាត់៣ង

rac brah ta: ngon ba:: réciter des prières près du poteau du sacrifice

សុត្រធម៌បន់ព្រះនៅជិតបង្គោលធ្វើពិធីសែនព្រេន

rmst: substance jaune dont la mère oint la main de sa fille lors du

sacrifice

ខ្លាញ់ត្រីដែលម្ដាយលាបលើដៃកូនស្រីនៅពេលធ្វើពិធីសែនព្រេន

#### Aspects de la culture traditionnelle des Bunoong du Mondulkiri

rnan: (rnan bo:k) bandeau, étoffe enroulée autour de la tête

(rnan bo:k) កន្សែងរុំក្បាលស្រីៗ

rche:: corde / ខ្សែ

le:p: décoration rituelle, cf. H-15)

ការតុបតែងពិធីបុណ្យ សូមមើលរូប H-15)

lon: partie du bein, cf.-4) / ផ្នែកនៃ bein សូមមើលរូប -4)

jux: aspirer (un liquide) / ប៊ីត (វត្ថុរាវ)

## PHONÉTIQUE / សញ្ញាសម្លេង

Les textes en langue bunoong sont notés en caractères phonétiques internationaux (API).

La description des sons ci-dessous a été reprise de « Éléments de Langue phnong » : se reporter à cet ouvrage pour une présentation simple des consonnes dites « implosives » et de la « voix soufflée ».

### 1/9. Les consonnes / ព្យញ្ជនៈ

b : occlusive bilabiale

d: occlusive apico-dentale

g : occlusive vélaire

 j : occlusive palatale voisée. Pour simplifier, on dira que ce son ressemble à celui du français écrit par la suite «di » dans par exemple «dieu », ou dans l'anglais «Jim »

p : occlusive bilabiale non voisée

t : occlusive apico-dentale non voisée

k : occlusive vélaire non voisée

c : occlusive palatale non voisée (ressemblant au français « ti » dans « tiens »)

d: implosive apico-dentale

p<sup>h</sup> : occlusive bilabiale aspirée

th : occlusive apico-dentale aspirée

c<sup>h</sup> : occlusive palatale aspirée

 $k^h \quad : \ occlusive \ v\'elaire \ aspir\'ee$ 

Ces réalisations sont quasiment identiques aux consonnes aspirées que l'on rencontre en khmer. La consonne est suivie d'un long souffle qui retarde l'émission de la voyelle.

m : consonne nasale bilabiale

n : consonne nasale apico-dentale

n : consonne nasale palatale

n : consonne nasale vélaire

n : se prononce comme «gn» dans le mot français «gagner» et η comme «ng» dans le mot anglais «bring»

h : fricative glottale. Cf. anglais «High», allemand «Himmel», etc.

j : approximant palatal, comme «y» dans le mot français «yeux» ou dans le mot anglais «yes»

ç : fricative palatale non voisée. Ce son est produit avec le dos de la langue contre le palais dur ; il ressemble au son de l'allemand orthographié « ch » dans les mots « ich », « nicht », etc.

w : approximant labio-vélaire, semblable au son de l'anglais «wh» dans «what», ou au son du français orthographié «oi» dans «oiseau».

1 : approximant apico-dental ; semblable au «1» du français.

r : vibrante apico-dentale (alvéolaire) ; « roulé » avec la pointe de la langue contre les incisives supérieures ou les alvéoles.

#### 2/២. Les voyelles/ស្រៈ

: : désigne une voyelle longue

i: : voyelle d'avant fermée longue

i : voyelle d'avant fermée brève

e: : voyelle d'avant mi-fermée longue

e : voyelle d'avant mi-fermée brève

ε: : voyelle d'avant mi-ouverte longue

ε : voyelle d'avant mi-fermée brève

a: : voyelle d'avant ouverte longue

a : voyelle d'avant ouverte brève

i: : voyelle centrale fermée longue

i : voyelle centrale fermée brève

3: : voyelle centrale ouverte longue

з : voyelle centrale ouverte brève

u: : voyelle d'arrière fermée longue

u : voyelle d'arrière fermée brève

o: : voyelle d'arrière mi-fermée longue

o : voyelle d'arrière mi-fermée brève

o : voyelle d'arrière mi-ouverte longue

o: voyelle d'arrière mi-ouverte brève

#### 3 / M. L'ordre alphabétique des lettres de l'alphabet phonétique international est

## le suivant : / លំដាប់អក្ខរក្រមនៃអក្សរសម្លេងអន្តរជាតិមានដូចខាងក្រោម

?, a, 3, e, 
$$\epsilon$$
, i, o, 5, 5; u, 6, b, p, p<sup>h</sup>, m, d, d, t, t<sup>h</sup>, n, t, c, c<sup>h</sup>, p, g, k, k<sup>h</sup>, n, r, l, w, h

### 4 / ៤. La transcription en lettres latines / ការចម្លងដោយប្រើអក្សរឡាតាំង

? = - , 3 = 
$$\ddot{o}$$
,  $\epsilon$  =  $\acute{e}$ ,  $e$  =  $\acute{e}$  ,  $o$  =  $\acute{o}$ ,  $o$  =  $o$ ,  $\acute{b}$  =  $bb$ ,  $p^h$  =  $ph$ ,  $d$  =  $dd$ ,  $t^h$ : =  $th$ ,  $c$  =  $ch$ ,  $c^h$  =  $chh$ ,  $g$  =  $gh$ ,  $gh$  =  $gh$ ,  $gh$ 

Les voyelles longues seront redoublées [aa] correspond à [a:], [öö] à [s:] etc... Les caractères de l'alphabet phonétique international qui ne font pas partie de la liste ci-dessus ont la même forme que le caractère latin correspondant. Cette transcription est utilisée pour des raisons d'harmonie typographique.

## Bibliographie / ឯកសារពិគ្រោះ

BOULBET, JEAN, «Quelques aspects du coutumier (Ndrii) des Cau Maa' », BSEI, tome XXXII, fasc. n°2, 1957, pp. 3-178.

BOULBET, JEAN, Dialogue lyrique des Cau Maa', EFEO, 1972, 116 p.

BOURDIER, FRÉDÉRIC, « De la Sésan à la Srépok : racines et destin des populations indigènes du nord-est du Cambodge (Ratanakiri et Mondulkiri) », La khmérologie, connaissance du passé et contribution au renouveau du Cambodge, volume 2, Sorn Samnang (éd.), Phnom-Penh, 1999, pp. 1059-1081.

BOURDIER, FRÉDÉRIC, «Le cosmos, la forêt et l'essart chez les populations indigènes de Ratanakiri», Pratiques de gestion de l'environnement dans les pays tropicaux, VIe journées de Géographie tropicale du comité nationale de Géographie, Talence, 1997, pp. 117-130.

BOURDIER, FRÉDÉRIC, «Les populations du Keth de Ratanakiri au Cambodge. Éléments d'ethnohistoire des groupes proto-indochinois », Cahiers d'études franco-cambodgiens, n°8, C.C.C.L., Phnom-Penh, pp. 35-56.

BOURDIER, FRÉDÉRIC, « Relations interethniques et spécificité des populations indigènes du Cambodge », Interdisciplinary Research on Ethnic Groups in Cambodia, Final Draft Report, Center or Advanced Study, Phnom Penh, 1996, pp. 375-433.

CONDOMINAS, GEORGES, L'exotique est quotidien - Sar Luk Vietnam central, Plon, Paris, 1965, 538 p.

CONDOMINAS, GEORGES, Nous avons mangé la forêt de la pierre génie Gôo, Mercure de France, Paris, 1957, 500 p.

DOURNES, JACQUES, Dieu aime les païens, une mission de l'Église sur les Haut-plateaux du Vietnam, Montaigne, Paris, 1963, 173 p.

DOURNES, JACQUES, Florilège Joraï, Sudestasie, Paris, 1987, 169 p.

DOURNES, JACQUES, Florilège Sré, Sudestasie, Paris, 1990, 170 p.

DOURNES, JACQUES, Forêt, Femme, Folie : une traversée de l'imaginaire Joraï, Aubier-Montaigne, Paris, 1978, 288 p.

ELLUL, JEAN, Le coutumier rituel des capteurs d'éléphants au Cambodge, thèse, École des hautes études en sciences sociales, Paris, 1983, 385 p.

GUÉRIN, MATHIEU, «L'administration coloniale française face à l'essartage en Indochine», in Philippe Madeline and Jean-Marc Moriceau (éd.), Terres de conquêtes, terres de déprise. Enjeux fonciers, agricoles et cynégétiques, Enquêtes rurales, n°12, 2009, p. 87-106.

GUÉRIN, MATHIEU, Hardy, Andrew, Tan Boon Hwee, Stan, Nguyen Van Chinh, Des montagnards aux minorités ethniques, quelle intégration nationale pour les habitants des hautes terres du Viêt Nam et du Cambodge?, L'Harmattan-IRASEC, Paris-Bangkok, 2003, 354 p.

GUÉRIN, MATHIEU, « Et Jayavarman 7 monta les Mnong contre les Français, ou le temps et l'espace des relations Mnong-Khmers-Français selon un récit mnong du XXIe siècle », Péninsule, n°56, 2008 (1), p. 143-156

GUÉRIN, MATHIEU, « Groupes ethniques autochtones des hautes terres du Cambodge au début du XXe siècle. Essai de démographie historique », Aséanie, Sciences humaines en Asie du Sud-est n°17, Juin 2006, p. 11-28.

GUÉRIN, MATHIEU, Paysans de la forêt à l'époque coloniale : la pacification des habitants des hautes terres du Cambodge, Bibliothèque d'Histoire rurale, ahsr, Caen, 2008, iv+354 p.

GUYANT, PHILIPPE, Le paludisme dans la province de Mondolkiri (Cambodge) : essai d'approche globale, thèse de médecine, Université de Montpellier, Montpellier, 1998, 125 p.

HUARD, PAUL, «Croyances des Mnong du plateau central sud-indochinois », RTC, Paris, 1937, pp.866-883.

HUARD, PAUL, «La capture et le dressage de l'éléphant en pays mnong», RTC, Paris, 1937, pp. 195-204.

JOUIN, DR BERNARD Y., La mort et la tombe. L'abandon de la tombe, les cérémonies, prières et sacrifices se rapportant à ces très importantes manifestations de la vie des autochtones du Darlac, Institut d'Ethnologie, Paris, 1949, 264 p.

LAFONT, PIERRE-BERNARD, «La réparation pour offense aux génies chez les proto-indochinois du Vietnam central», actes du VIème congrès international des sciences anthropologiques et ethnologiques, Paris, 1960, p.337-339.

MAURICE, ALBERT-MARIE, Les Mnongs des Hauts-plateaux, Centre Vietnam, tome 1 : vie matérielle, tome 2 : vie sociale et coutumière, L'Harmattan, Paris, 1993, t.1 : 457 p., t.2 : 300 p.

VOGEL, SYLVAIN, Introduction à la langue et aux dits traditionnels des Phnong de Mondulkiri, FUNAN, Phnom Penh, 2006.

VOGEL, SYLVAIN ET FILIPPI JEAN MICHEL, Éléments de langue phnong, FUNAN, Phnom Penh, 2006.

VOGEL, SYLVAIN, Poèmes et chants des Phnong de Mondulkiri, FUNAN, Phnom Penh, 2008.

VOGEL, SYLVAIN, La rupture des fiançailles, Journal Asiatique, Paris, 2009, pp 153-323.

# TABLE DES MATIÈRES / មាតិកា

| PRÉFACE                                                                   |    |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|
| REMERCIEMENTS                                                             | 3  |  |  |  |
| HISTORIQUE                                                                | 7  |  |  |  |
| PRÉSENTATION                                                              | Ò  |  |  |  |
| I. VILLAGE TRADITIONNEL                                                   | 11 |  |  |  |
| I-1. La maison d'un grand ancien (koraanh)                                | 12 |  |  |  |
| I-2. Le village de Chiang                                                 | 13 |  |  |  |
| I-3. Les maisons dans le village (cua;n ta: 60:n)                         | 16 |  |  |  |
| I-4. Les maisons sur les essarts (cua;n ta: mi:r)                         | 18 |  |  |  |
| II. HABITATIONS, INTERIEURS, OBJETS PRECIEUX                              | 19 |  |  |  |
| II-1. Intérieurs (ta: tro:m jej)                                          | 19 |  |  |  |
| II-1-1. Les objets precieux dans les maisons (nd3: klej ta: tro:m cua;n)  | 24 |  |  |  |
| II-2. Détails de la construction d'une maison basse (nti:l ndɜ: ɟa:n ɟɛj) | 26 |  |  |  |
| III. OUTILS, INSTRUMENTS, ARTISANAT                                       | 28 |  |  |  |
| IV. INSTRUMENTS À MUSIQUE                                                 | 36 |  |  |  |
| IV-1. Instruments à percussion                                            | 37 |  |  |  |
| IV-2. Instruments à cordes                                                | 37 |  |  |  |
| IV-3. Instruments à vent                                                  | 38 |  |  |  |

#### Aspects de la culture traditionnelle des Bunoong du Mondulkiri

| IV-4. Histoires de cymbales                                             | 39 |
|-------------------------------------------------------------------------|----|
| IV-5. Ils entendent le jeu des cymbales anciennes                       | 40 |
| V. RÉCOLTE DU RIZ                                                       | 43 |
| VI. ÉLÉPHANTS                                                           | 47 |
| VII. VIE RELIGIEUSE ET SACRIFICE                                        | 51 |
| VII-1. Relations avec les dieux                                         | 52 |
| VII-2. Préparation aux ablutions et au bain du petit dieu, l'âme du riz | 53 |
| VIII. CROQUIS                                                           | 64 |
| VIII-1. Commentaires et explications                                    | 73 |
| អារម្ភកថា                                                               | 77 |
| សេចក្តីថ្លែងអំណរគុណ                                                     | 79 |
| ប្រវត្តិ                                                                | 83 |
| ការបង្ហាញ                                                               | 85 |
| ១. ភូមិបុរាណ                                                            | 87 |
| ១.១. ផ្ទះរបស់ចាស់ទុំម្នាក់                                              | 88 |
| ១.២. ភូមិ ជាំង់                                                         | 89 |
| ១.៣. ផ្ទះនៅក្នុងភូមិ                                                    | 92 |
| ១.៤. ផ្ទះនៅលើគុម្ពោតព្រៃ                                                | 94 |
| ២. លំនៅឋាន ខាងក្នុង វត្ថុមានតម្លៃ                                       | 95 |
| ។ Դ ~<br>២.១. ខាងក្នុង                                                  | 95 |
| i                                                                       |    |

| ២.១.១. វត្ថុមានតម្លៃនៅក្នុងផ្ទះ                            | 100  |
|------------------------------------------------------------|------|
| ២.២. ចំណុចល់ំអិតនៃការសាង់សង់ផ្ទះទាប                        | 102  |
| ៣. របស់របរ ឧបករណ៍ សិប្បកម្ម                                | 104  |
| ៤. ឧបករណ៍ភ្លេង                                             | 112  |
| ៤.១. ឧបករណ៍ភ្លេងវាយ                                        | 113  |
| ៤.២. ឧបករណ៍ខ្សែ                                            | 113  |
| ៤.៣. ឧបករណ៍ផ្លុំ                                           | 114  |
| ៤.៤. ប្រវត្តិឃ្មោះ                                         | 115  |
| ៤.៥. ពួកគេឮសំឡេងឃ្មោះបុរាណ                                 | 116  |
| ៥. ប្រមូលផលស្រូវ                                           | 119  |
| ៦. ដំរី                                                    | 123  |
| ៧. ជីវិតសាសនា និងពិធីបូជា                                  | 127  |
| ៧.១. ទំនាក់ទំនងជាមួយព្រះ                                   | 128  |
| ៧.២. ការរៀបចំស្រោចទឹក ជម្រះកាយ ចំពោះព្រះតូចតាច ព្រលឹងស្រូវ | 129  |
| ៨. រូបគំនូរ                                                | 139  |
| ៨.១.ការអត្ថាធិប្បាយនិងការពន្យល់                            | 148  |
|                                                            |      |
| ANNEXES / ឧបសម្ពន្ធ                                        | 151  |
| RÉCITS ORIGINAUX EN LANGUE BUNOONG / រឿងនិទានជាភាសាព្ទ     | ្រុង |
| 1/9. jej koran                                             | 151  |
| 2/ <b>b</b> . 60:n ciaŋ                                    | 151  |
| 3/M. narw ntur cэŋ                                         | 154  |

| 4/பி. bu: taŋ tur cɜŋ ja:w ta: ri:                                    |     |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|--|--|
| 5/៥. nti:l na:w nd̞rap ɗah b̞rah                                      | 156 |  |  |
| 6/ð. ndrap to? um da:k ko:n brah hue:ŋ ba:                            | 157 |  |  |
| . v                                                                   |     |  |  |
| LEXIQUE / វាក្យស័ព្ទ                                                  | 161 |  |  |
| 1/9. La maison / ធ្វើ៖                                                | 161 |  |  |
| 2/២. Instruments et outils / ឧបករណ៍ និង ប្រដាប់ប្រដា                  | 166 |  |  |
| 3/M. Le char à bœufs / រទេះគោ                                         | 170 |  |  |
| 4/៤. Chasse et pêche / ប្រមាញ់និងនេសាទ                                | 171 |  |  |
| 5/៥. Instruments à musique / គ្រឿងភ្លេង                               | 172 |  |  |
| 6/៦. Objets précieux / របស់មានតម្លៃ                                   | 173 |  |  |
| 7/៧. Le rouet / កង់រវៃអំបោះ                                           | 174 |  |  |
| 8/៨. Le métier à tisser / កីតម្បាញ                                    | 175 |  |  |
| 9/៩. La récolte du riz / ការប្រមូលផលស្រូវ                             | 176 |  |  |
| 10/ <b>90</b> . Les éléphants / <b>นี้โ</b>                           | 178 |  |  |
| 11/ <b>១១</b> . Le sacrifice / ពិធីសែនព្រេន                           | 179 |  |  |
| PHONETIQUE / សញ្ញាសម្លេង                                              | 184 |  |  |
| 1/9. Les consonnes /                                                  | 184 |  |  |
| 2/២. Les voyelles / ស្រៈ                                              | 185 |  |  |
| 3/M. Ordre alphabetique des lettres de l'alphabet phonétique          |     |  |  |
| international / លំដាប់អក្ខរក្រមនៃអក្សរសម្លេងអន្តរជាតិ                 | 186 |  |  |
| 4/៤. La transcription en lettres latines / ការចម្លងដោយប្រើអក្សរឡាតាំង | 186 |  |  |
|                                                                       |     |  |  |
| BIBLIOGRAPHIE / ឯកសារពិគ្រោះ                                          | 188 |  |  |

Photo de quatrième de couverture : / រូបថតនៅលើក្របក្រោយ៖ Sylvain Vogel et Nchhööp, son Maître Bunoong décédé en 2009 លោក ស៊ីលវ៉ាំង ហ្វូហ្គឹល និង លោកតា ណ៏ឈើប ដែលជាគ្រូជនជាតិព្នងទទួលមរណភាពនៅឆ្នាំ២០០៩



Né dans la région germanophone de la Lorraine, Sylvain Vogel a d'abord suivi des études de Lettres classiques et s'est initié au sanskrit et à la grammaire comparée des langues indo-européennes à l'Université de Strasbourg. Docteur en linguistique iranienne, il a passé 12 ans en Afghanistan et au Pakistan où il a étudié le persan mais surtout la langue pachtou et ses dialectes parlés sur la frontière entre ces deux pays.

Enseignant de Linguistique générale et de sanskrit à l'Université Royale de Phnom Penh depuis 1992 et membre du groupe de recherche LASELDI de l'Université de Besançon, il s'est intéressé à la description de la langue khmère moderne. Défenseur convaincu de la préservation des langues et des cultures minoritaires, il a entrepris de décrire la langue et de collecter la littérature orale des Bunoong du Mondulkiri.

លោក **ស៊ីលវ៉ាំង ហ្វូហ្គឹល** កើតនៅក្នុងតំបន់ ឡូរ៉ែន ប៉ែកខាងនិយាយភាសាអាល្លឺម៉ង់។ ដំបូង លោកបានចាប់ផ្ដើម សិក្សាអក្សរសិល្ប៍បុរាណ បន្ទាប់មក លោកក៏បានចាប់រៀនភាសាសំស្ក្រឹត និងវេយ្យាករណ៍ប្រៀបធៀបនៃភាសា ឥណ្ឌូ-អឺរ៉ុប នៅសាកលវិទ្យាល័យ ស្ត្រាស្បូរ៍ (ប្រទេសបារាំង)។ លោកបានទទួលសញ្ញាប័ត្របណ្ឌិតផ្នែកភាសា សាស្ត្រអ៊ីរ៉ង់ និងបានបំពេញបេសកកម្មរយៈពេល១២ឆ្នាំនៅប្រទេស អាហ្វហ្កានីស្ថាន និងប្រទេសប៉ាគីស្ថាន ដែលនៅទីនោះ លោកបានសិក្សាភាសា ពែកសង់ ជាពិសេសគឺភាសា ប៉ាឆ្វូ និងបណ្តាក្រៀមភាសាក្នុង អំបូរភាសាប៉ាឆ្កនេះ ដែលគេប្រើប្រាស់នៅតាមតំបន់ជាប់ព្រំដែនប្រទេសទាំងពីរ។

លោកជាសាស្ត្រាចារ្យផ្នែកភាសាសាស្ត្រទូទៅនិងភាសាសំស្ត្រឹតនៅសាកលវិទ្យាល័យភូមិន្ទភ្នំពេញតាំងពីឆ្នាំ ១៩៩២និងជាសមាជិកក្រុមសិក្សាស្រាវជ្រាវមួយដែលមានឈ្មោះជាភាសាបារាំងថា LASELDI នៃសាកល វិទ្យាល័យ បីហ្សង់សុង ប្រទេសបារាំង។ លោកបានចាប់អារម្មណ៍លើកិច្ចការពិពណ៌នាភាសាខ្មែរសម័យទំនើប។ ក្នុងនាមជាអ្នកជឿជាក់យ៉ាងពិតប្រាកដលើការអភិរក្សភាសានិងវប្បធម៌ជនជាតិដើមភាគតិចលោកបានធ្វើការ ស្រាវជ្រាវ ពិពណ៌នា និងធ្វើសមុច្ច័យអក្សរសិល្ប៍និយាយផ្ទាល់មាត់នៃភាសាជនជាតិជ្នងក្នុងខេត្តមណ្ឌលគិរី។

Supported by គាំទ្រដោយ



Funded by ឧបត្ថម្ភថវិកាដោយ



ISBN 978-99963-618-1-4

